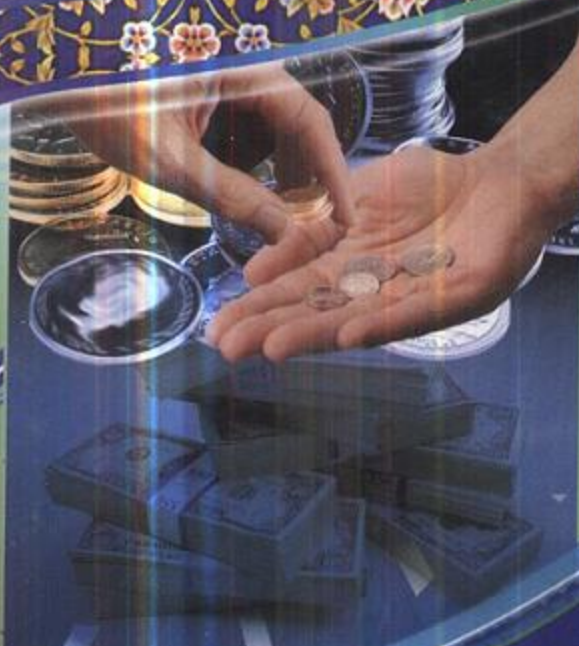


أَحَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبَا

# محیثت تجارت کے اسلامی احکام

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

حافظ ذوق الفہارٹی



WOB R 32



## معزز قارئین توجہ فرمائیں

کتابِ مہنت کی روشنی میں لمحیٰ جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا منتظر

- **کتاب و سنت ذات کام** پرستیاب تمام الیکٹرانک کتب... عام قاری کے مطالعے کیلئے ہیں۔
  - **بیانات التحقیق الislamی** کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصریق و اجازت کے بعد (Upload) کی جاتی ہیں۔
  - **دعوتی مقاصد** کیلئے ان کتب کو ڈاؤن لوڈ (Download) کرنے کی اجازت ہے۔

تنبیه

ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کیلئے استعمال کرنے کی ممانعت ہے  
کیونکہ یہ شرعی، اخلاقی اور قانونی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پر متمم کتب متعلقہ ناشرپن سے خرید کر تبلیغ دین کی  
کاؤشوں میں بھر پور شرکت اختیار کریں

**PDF** کتب کی ڈاؤن لوڈنگ، آن لائن مطالعہ اور دیگر شکایات کے لیے درج ذیل ای میل ایڈریس پر رابطہ فرمائیں۔

✉ KitaboSunnat@gmail.com  
🌐 www.KitaboSunnat.com

Www.Kitabosunnat.com

www.KitaboSunnat.com



## جملہ حقوق محفوظ ہیں

نام کتاب: ----- معیشت و تجارت کے اسلامی احکام  
مؤلف: ----- حافظ ذوالفقار علی  
ایڈیشن: ----- اول اپریل 2010ء  
قیمت: -----

### ناشر

ابو ہریرہ اکیڈمی

کوہاٹ گورنمنٹ کالج اسلام ناؤن لاہور

کارنون: 042-5417233

وَأَهْلُ اللَّهِ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبَا

# مُحَسِّنٌ لِرَبِّكَ إِسْلَامِ أَحَدٍ

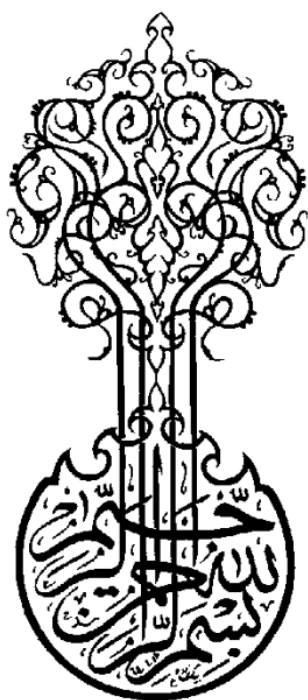


ناشر  
**ابوهريرة اکيڈمی**

37 کریم بلاک اقبال ناؤن لاہور فون: 042-5417233

حاطظاً وَاعْتَارَ عَلَى حَسَنٍ

جعفر العسقلاني



## فہرست مضمایں

|                                         |   |                                          |
|-----------------------------------------|---|------------------------------------------|
| 11                                      | - | تقریظ                                    |
| 13                                      | - | پیش لفظ                                  |
| <b>معیشت و تجارت کا اسلامی تصور</b>     |   |                                          |
| 17                                      | - | اسلام اور دیگر نظام ہائے معیشت میں فرق   |
| 18                                      | - | بے دین حلقوں کا پر اپیگنڈہ               |
| 20                                      | - | اسلام کی نگاہ میں معیشت و تجارت کی حیثیت |
| 22                                      | - | خرید و فروخت کی اجازت کا فلسفہ           |
| 23                                      | - | بیع کا تعارف                             |
| 24                                      | - | بیع اور سود میں فرق                      |
| 25                                      | - | بیع اور تجارت کا باہمی فرق               |
| 25                                      | - | بیع کی اقسام                             |
| 26                                      | - | مساومہ                                   |
| 27                                      | - | نیلام                                    |
| 27                                      | - | مراکحہ                                   |
| 27                                      | - | تولیہ                                    |
| 28                                      | - | وَطْعَيْہ                                |
| <b>خرید و فروخت کے زریں اسلامی اصول</b> |   |                                          |
| 29                                      | - | معاملہ باہمی رضامندی سے طے پانا چاہیے    |

## میشیت و تجارت کے اسلامی احکام

6

|    |                                             |
|----|---------------------------------------------|
| 32 | خریدنے سے پہلے فروخت کرنا منوع ہے           |
| 33 | ملکیت سے قبل فروخت کی بعض صورتیں            |
| 35 | قبضہ سے قبل فروخت نہ کریں                   |
| 37 | ممانعت کا سبب                               |
| 40 | کیا یہ حکم صرف خود فنی اشیاء کے ساتھ خاص ہے |
| 41 | کمودیٹی اپنے چیخ میں کاروبار                |
| 43 | سودی طریقے اختیار نہ کریں                   |
| 53 | نقص نہ چھپائیں                              |
| 55 | نہ کھائیں                                   |
| 57 | نہ کھائیں                                   |
| 58 | زرم رویہ اختیار کریں                        |
| 59 | سودے پر سودا کرنا منوع ہے                   |
| 61 | گناہ میں معاون نہ بنیں                      |
| 64 | ادھار معاملات لکھ لیا کریں                  |

### فروخت کی جانے والی چیز کے متعلق ہدایات

|    |                                  |
|----|----------------------------------|
| 66 | قرض دستاویزات کی تجارت جائز نہیں |
| 67 | چیز کا استعمال جائز ہو           |
| 69 | ابہام سے پاک ہو                  |
| 70 | زین میں پوشیدہ بزریوں کی بیع     |
| 72 | باغات کی خرید و فروخت            |
| 74 | سپردگی ممکن ہو                   |

## قیمت کے متعلق ہدایات

|    |                            |
|----|----------------------------|
| 76 | قیمت معلوم ہو              |
| 78 | نقد اور ادھار قیمت میں فرق |
| 81 | ادا یا نگی بروقت کی جائے   |
| 83 | منافع کی حدود              |
| 84 | مارکیٹ ریٹ خراب نہ کریں    |

## بچ میں خیار (Option) کی صورتیں

|    |                                    |
|----|------------------------------------|
| 87 | خیار مجلس                          |
| 89 | خیار شرط                           |
| 91 | خیار مدد لیس                       |
| 91 | خیار غبن                           |
| 93 | خیار عیب                           |
| 94 | خیار بصورت اختلاف                  |
| 95 | قیمت خرید غلط بتانے کی وجہ سے خیار |
| 96 | تغیر واقع ہونے کی وجہ سے اختیار    |

## اختیارات (Options) کی بچ

|     |                                      |
|-----|--------------------------------------|
| 97  | اختیار کا جدید مفہوم                 |
| 98  | اختیار کی قسمیں                      |
| 98  | خریداری اختیار کا مقصد               |
| 100 | بچنے کا اختیار (Put Option)          |
| 101 | اختیارات کی خرید و فروخت کا شرعی حکم |

102

بعض شبہات کا ازالہ

## بیانہ کی شرعی حیثیت

|     |                          |
|-----|--------------------------|
| 107 | پہلے گروہ کے دلائل       |
| 109 | دوسرا گروہ کے دلائل      |
| 110 | فریقین کے دلائل کا تجزیہ |
| 113 | رانچ موقف                |

## کمیشن ایجنسٹ کے ذریعے خرید و فروخت

|     |                                     |
|-----|-------------------------------------|
| 115 | کمیشن ایجنسٹ کا مطلب                |
| 118 | کمیشن پر خرید و فروخت کی شرعی حیثیت |
| 120 | کمیشن پر خرید و فروخت کی فقہی نوعیت |
| 121 | جالہ                                |
| 123 | فیصلہ کے حاب سے کمیشن لینا          |
| 126 | کمیشن کی شرح متعین نہ کرنا          |
| 127 | دو طرفہ کمیشن                       |
| 128 | قرض کے بد لے زائد کمیشن لینا        |
| 128 | کمیشن ایجنسٹ کی حق تلقی             |
| 129 | تمتنیخ معاملہ بیع اور کمیشن         |

## اجارہ کے اصول اور اسلامی و رواستی بینک

|     |                       |
|-----|-----------------------|
| 131 | اجارہ کی حقیقت        |
| 132 | اجارہ اور بیع میں فرق |
| 133 | اجارہ اور قرض میں فرق |

|                                                  |     |
|--------------------------------------------------|-----|
| اجارہ قرآن و حدیث کے آئینے میں                   | 134 |
| اجارہ میں پہاں حکمتیں                            | 136 |
| اجارہ / لیز کی شرائط                             | 138 |
| فائنل لیز                                        | 143 |
| سودی میکوں کا طریقہ اور اس کی قباحتیں            | 144 |
| اسلامی میکوں کا طریقہ کار                        | 145 |
| قابل غور پہلو                                    | 148 |
| قانونی اعتبار سے لازم وعدہ کی شرعی حیثیت         | 149 |
| سیکورٹی ڈپاٹ کا حکم                              | 151 |
| کلاسٹ کو وکیل بنانا                              | 152 |
| شرح سود کو معیار بنانا                           | 154 |
| نتیجہ بحث                                        | 156 |
| <b>صلوک (Sukuk) کی شرعی حیثیت</b>                |     |
| صلوک کی تعریف                                    | 158 |
| صلوک کی ابتداء و ارتقاء                          | 159 |
| صلوک کی قسمیں                                    | 160 |
| صلوک کے احکام                                    | 162 |
| مروجہ صلوک کا مختصر جائزہ                        | 165 |
| <b>اسلام کا نظریہ زر اور کاغذی کرنی کی حقیقت</b> |     |
| زر کی تعریف                                      | 166 |
| زر کی ضرورت و اہمیت                              | 168 |

## میشیت و تجارت کے اسلامی احکام

10

|     |                                                  |
|-----|--------------------------------------------------|
| 170 | زر کی قسمیں                                      |
| 170 | زر اور کرنی میں فرق                              |
| 171 | زر کی حقیقت                                      |
| 173 | کیا زرسونے، چاندی کا ہونا ضروری ہے               |
| 175 | زر صرف حکومت جاری کر سکتی ہے                     |
| 177 | زر مستحکم قدر کا حامل ہونا چاہیے                 |
| 179 | زر کی قدر میں استحکام کیسے لایا جائے؟            |
| 183 | کرنی کی تاریخ                                    |
| 184 | عہد نبوی کی کرنی                                 |
| 186 | نوٹ کب ایجاد ہوئے                                |
| 188 | کرنی نوٹ کی شرعی حیثیت                           |
| 196 | کاغذی کرنی کا انصاب زکوٰۃ                        |
| 197 | مختلف کرنیوں کا باہمی تبادلہ                     |
| 201 | کرنی میں پیغ سلم                                 |
| 202 | ملکی کرنی کا کمی بیشی کے ساتھ تبادلہ             |
| 204 | قرضوں کی اشاریہ بندی (انڈسیشن)                   |
| 209 | امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ کے قول سے غلط استدلال |
| 212 | خلاصہ کلام                                       |



## تقریط

اسلام کو ادیان عالم میں یہ خصوصی مقام حاصل ہے کہ یہ الہامی ادیان میں آخری، کامل اور جامع دین ہے۔ اس میں دنیاوی اور روحانی اعمال کی تفہیق کو ختم کر کے معیشت اور اکل حلال کو عبادت کا درجہ دیا گیا ہے۔ یہ حقیقت ہے کہ اسلام کا نظام معیشت نہایت مضبوط بنیادوں پر استوار ہے یہی وجہ ہے کہ آج جبکہ سامرائی اور سرمایہ داری نظام لڑکھرا کرتباہی کے کنارے تک پہنچ چکا ہے اور خصوصاً بینکاری عالمی طور پر کنگالی کاشکار ہو رہی ہے، اسلام کے معاشی اصولوں کے تصور پر قائم ادارے نہ صرف مستحکم ہیں بلکہ ان کی مانگ میں گزشتہ میں سالوں میں غیر معمولی اضافہ ہوا ہے۔ اگرچہ ان اداروں کے بہت سے امور ایسے ہیں جن میں شرعی اصولوں سے فی الواقع مطابقت کرنے اصلاح کی ضرورت ہے مگر پھر بھی ان کے اثنائی دیگر اداروں کے مقابلہ میں نہ صرف اضافہ پذیر ہیں بلکہ محفوظ ترین شمار کئے جاتے ہیں۔

اس عملی تجربہ کے نتیجہ میں یورپ اور امریکہ میں غیر مسلم بھی یہ اعتراف کرنے پر مجبور ہو رہے ہیں کہ اسلامی معاشی ادارے خواہ وہ بینک ہوں، تکافل کے دارے ہوں یا صارف کمپنیاں، رواجی معاشی اداروں سے زیادہ مستحکم اور منافع بخش ہیں۔

لیکن اہل اسلام کو بھی تک اپنی گدڑی میں پڑے ہوئے اعل و جواہر کا نہ علم ہے اور طلب و خواہش۔ قرآن کریم ہر مسلمان گھر میں ایک سے زائد نسخوں کی شکل میں پایا جاتا ہے لیکن کتنے ذہن و قلب ہیں جو اس کی معاشی تعلیمات سے آگاہ ہوں اور کتنے نفوس ہیں جو ان تعلیمات کو آج کے دور میں نافذ ا عمل کرنے کیلئے آمادہ ہوں، کچھ وثوق سے نہیں کہا جا سکتا، مگر یہ حقیقت ہے کہ ان کی تعداد بہت کم ہے۔

آج کی معاشی دنیا میں نہ صرف غیر مسلموں بلکہ خود مسلمانوں کو ان کے بیش بہا علمی و رشد سے آگاہ کرنا اور ان کے دل و دماغ کو آج کی معاشی دوڑ کے ماحول میں اسلامی نظام معیشت کے قابل عمل ہونے پر قائل کرنا ایک اہم دینی فریضہ ہے۔

حافظ ذوالفقار علی صاحب کی تازہ تصنیف ”معیشت و تجارت کے اسلامی احکام“، اس سلسلہ میں ایک اہم کاؤش ہے۔ اختصار اور سادگی کے ساتھ بہت سے موضوعات جن پر عام حالات میں صرف ماہرین ہی بحث کرتے ہیں اس کتاب میں آسان زبان میں ایک عام قاری کیلئے بیان کر دیئے گئے ہیں جس پر وہ مبارک باد کے مستحق ہیں۔ میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس گرانقدر خدمت کو قبول فرمائے اور اپنے دین کے قیام کے لئے اس کوشش میں خاص برکت پیدا فرمائے۔

یہ کتاب ان طلاب علم کے لئے خصوصی دلچسپی کا باعث ہوگی جو مدارس دینیہ سے حصول علم کے بعد جدید معاشی اداروں میں کام کرنے کے خواہش مند ہوں۔

پروفیسر ڈاکٹر انیس احمد

وائس چانسلر

رفاه انٹرنشنل یونیورسٹی اسلام آباد

## پیش لفظ

اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے محبوب پیغمبر حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کے ذریعے جس دین کی تکمیل فرمائی ہے وہ ایک ابدی اور جامع نظام حیات ہے جو دوسرے مذاہب کی طرح چند اخلاقی تعلیمات اور عبادات تک محدود نہیں بلکہ انسانی زندگی کے ساتھ جڑے ہوئے تمام معاشی، معاشرتی اور سیاسی مسائل کے متعلق مفصل ہدایات دیتا ہے۔ یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ جب تک کسی معاشرہ کے معاشی اور مالی معاملات مناسب اصول و ضوابط کے پابند نہ ہوں تب تک اس معاشرہ کی منصفانہ تشكیل ممکن نہیں۔ اسلام چونکہ منصفانہ معاشرہ قائم کرنے کا داعی ہے اس لیے قرآن و حدیث نے جہاں عبادات کے بارے میں اللہ تعالیٰ کے احکام کے تابع رکھنے کی تلقین کی ہے اور اس ہے وہاں اپنی کاروباری سرگرمیوں کو بھی اللہ کے احکام کے تابع رکھنے کی وجہ سے ہے اور اس حوالے سے نہایت عمدہ اور جامع اصول عطاہ کے ہیں جن کی روشنی میں ہم اپنی معیشت کو صحیح مندرجہ ذکر پر استوار کر سکتے ہیں مگر قابل افسوس بات یہ ہے کہ عصر حاضر میں مجموی حیثیت سے امت مسلمہ اسلام کی معاشی و تجارتی تعلیمات سے بے خبر اور غافل ہے جس کی وجہ سے ہم معاشی میدان میں نہ صرف دین حق کی فیوض و برکات سے محروم ہیں بلکہ نوع ب نوع مسائل میں گرفتار ہو چکے ہیں۔

بلاشبہ مال و دولت اللہ تعالیٰ کا خاص فضل اور اس کی قابل قدر نعمت ہے لیکن ہمیں یہ حقیقت بھی فراموش نہیں کرنی چاہیے کہ ہمارے دین نے اس مقصد کے لئے غلط اور نارواطیر یقین اختیار کرنے کی اجازت نہیں دی بلکہ ہر شخص کو حلال و جائز ذرائع استعمال کرنے کا مکلف ہٹرایا ہے اور یہ فکر دی ہے کہ روز قیامت ہر شخص کو یہ حساب دینا ہو گا کہ اس نے مال کن ذرائع سے حاصل

کیا تھا، حلال و جائز طریقے سے یانا جائز اور حرام طریقے سے۔ چنانچہ ہادی برحق ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

”لَا تَرْوُلْ قَدَمًا عَبْدٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ عُمُرِهِ فِيمَا أَفْنَاهُ وَعَنْ عِلْمِهِ فِيمَا فَعَلَ وَعَنْ مَا لِهِ مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَا أَنْفَقَهُ وَعَنْ جِسْمِهِ فِيمَا أَبْلَاهُ“

”قيامت کے دن انسان کے قدم اٹھنیں سکیں گے یہاں تک اس سے یہ نہ پوچھ لیا جائے کہ اس نے اپنی عمر کن کاموں میں لگائی، اور علم کے مطابق کتنا عمل کیا، اور مال کہاں سے حاصل کیا اور کہاں خرچ کیا، اور اپنے جسم کی تو ایسا کہاں کھپائیں۔“<sup>①</sup>  
کسب حرام شریعت کی نگاہ میں ایک ایسا گناہ ہے جس میں بنتلا شخص کی عبادت اور دعا بھی بے اثر ہتی ہیں جیسا کہ اس حدیث مبارک سے عیاں ہے:

”لَمَّا ذَكَرَ الرَّجُلُ يُطِيلُ السَّفَرَ أَشْعَثَ أَغْبَرَ يَمْدُدُ يَدَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ يَا رَبِّ يَا رَبَّ وَمَطْعَمُهُ حَرَامٌ وَمَشْرُبُهُ حَرَامٌ وَمَلْبُسُهُ حَرَامٌ وَغُذِيَّهُ بِالْحَرَامِ فَإِنَّمَا يُسْتَحَابُ لِذَلِكَ“

”پھر آپ ﷺ نے ایک شخص کا ذکر کیا جو طویل سفر کرتا ہے پر انکہ اور غبار آلو دبال اپنے دونوں ہاتھ آسمان کی طرف اٹھا کر اے رب، اے رب کہتا ہے جبکہ اس کا کھانا حرام، پینا حرام، لباس حرام اور حرام سے ہی غذا دیا گیا پھر اس کی دعا کیں کیسے قبول ہوں۔“<sup>②</sup>

چونکہ حرام ذرائع سے حاصل مال کے باعث انسان کی ساری محنت و ریاضت رائیگاں چلی جاتی ہے اس لئے سرور کائنات ﷺ نے ایسے شخص کو سب سے بڑا عبادت گزار قرار دیا ہے

① سنن الترمذی باب فی القيامة.

② صحيح مسلم باب قبول الصدقۃ من الكسب.

جو کسب حرام سے اپنا دامن محفوظ رکھے۔ چنانچہ آپ ﷺ کا ارشاد عالیٰ ہے:

‘اتَّقِ الْمُحَارِمَ تَمْكُنْ أَعْبُدَ النَّاسِ’

”حرام کرده امور سے پرہیز کرو سب لوگوں سے بڑے عبادت گذار بن جاؤ گے۔“<sup>(1)</sup>

اور حرام وسائل معاش سے پرہیز گاری ہی اصل زہد و تقویٰ ہے جیسا کہ حضرت عطیہ سے منقول ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:

‘لَا يَسْلُغُ الْعَبْدُ أَنْ يَكُونَ مِنَ الْمُتَقِيِّنَ حَتَّى يَدْعَ مَا لَا بَأْسَ بِهِ حَدَّرًا لِمَا بِهِ الْبَأْسُ’

”بندہ اس وقت تک متقن نہیں بن سکتا جب تک حرج والی چیزوں کے خوف سے وہ چیزیں بھی نہ چھوڑ دے جن میں کوئی حرج نہ ہو۔“<sup>(2)</sup>

یہی وجہ ہے کہ جب حدیث کے عالی مرتبہ امام ابن شہاب زہری رضی اللہ عنہ سے زہد کی حقیقت پوچھی گئی تو انہوں نے فرمایا:

”زہد یہ ہے کہ جب حلال میر آئے تو شکر میں کوتاہی نہ کرے اور حرام میں واقع ہونے سے پرہیز کرے۔“<sup>(3)</sup>

اسی طرح ایک مرتبہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے شاگرد امام محمد بن حسن شیبا نی رضی اللہ عنہ سے یہ سوال ہوا کہ آپ زہد کے متعلق کوئی کتاب کیوں نہیں لکھتے تو انہوں نے جواب دیا:

‘قَدْ صَنَفْتُ كِتَابَ الْبَيْوِعِ وَمَرَادَهُ بَيْنَتْ فِيهِ مَا يَحِلُّ وَيَحْرُمُ وَلَيْسَ

الْزُّهُدُ إِلَّا الْإِجْتِنَابُ عَنِ الْحَرَامِ وَالرَّغْبَةُ فِي الْحَلَالِ’

”میں نے کتاب البيوع لکھ دی ہے۔ اس سے ان کی مراد یقینی کہ میں نے اس میں

① سنن الترمذی باب مَنِ اتَّقَى الْمُحَارِمَ فَهُوَ أَعْبُدُ النَّاسِ .

② سنن ترمذی باب لا يبلغ العبد أن .

③ موسوعة نصرة النعيم ج 6 ص 2232 بحوالہ المنهاج فی شعب الایمان للحلیمی .

حلال و حرام کی وضاحت کر دی ہے اور زہد حرام سے بچنے اور حلال میں رغبت رکھنے کا نام ہی تو ہے<sup>①</sup>۔

یعنی زہد صرف شب و روز مصروف عبادت رہنے کا نام نہیں بلکہ حقیقی زہد یہ ہے کہ انسان اپنے اندر دین کی روح پیدا کر لے اور دین کے رنگ میں رنگ جائے۔ اس کے لئے یہ نہایت ضروری ہے کہ خرید و فروخت اور لین دین کے معاملات میں حلال و حرام کا فرق ملاحظہ کر کھا جائے اور شریعت کے احکام کی تھیک تھیک پیروی کی جائے جو اس کے بغیر ممکن نہیں کہ انسان خرید و فروخت کے بارے میں شریعت کے احکام سے کما حقد و اقتہف ہو۔

اس کتاب کا مقصد بھی یہ ہے کہ عوام انساں اور کار و باری طبقہ کو دین قیم کی درخشش اور پاکیزہ معاشی و تجارتی تعلیمات سے روشناس کرایا جائے تا کہ وہ اپنے خرید و فروخت کے معاملات ان کے مطابق انجام دے سکیں۔ راقم نے اس کتاب کو حتی الامکان جامع، واضح اور قابل فہم بنانے کی کوشش کی ہے۔ امید ہے قارئین کرام اسے مفید پائیں گے اور یہ میعشت و تجارت سے متعلق اسلامی احکام سمجھنے میں مدد گار ثابت ہوگی۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس حقیر کوشش کو اپنی بارگاہ میں شرف قبولیت سے نوازے اور ہم سب کو اپنے تجارتی اور کار و باری معاملات دینی احکام کی روشنی میں انجام دینے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمين یا رب العالمین۔

طالب دعا

حافظ ذوالفقار علی

ابو ہریرہ شریعہ کانج کریم بلاک اقبال ٹاؤن لاہور

① المبسوط للمرحمسی انواع الربا۔

## معیشت و تجارت کا اسلامی تصور

### اسلام اور دیگر نظام ہائے معیشت میں فرق

معیشت و تجارت کے حوالہ سے دین اسلام کا طریقہ امتیاز یہ ہے کہ یہ نہ تو سرمایہ دارانہ نظام کی طرح لوگوں کو محلی چھٹی دیتا ہے کہ ہر شخص اپنے کاروبار کو ترقی دینے اور نفع آفرینی کیلئے جو طریقہ مناسب سمجھے اختیار کرے۔ چاہے سودی کاروبار کرے، ثرا ب بیچے، جوا کھلیے، عصمت فروشی کرے یا ذخیرہ اندوزی اس پر کوئی قدغن نہیں ہے۔ اور نہ ہی کمیونزم اور سو شلزم کی طرح آہنی زنجیروں میں جکڑتا ہے کہ تمام وسائل پیداوار حکومت کے قبضہ میں ہوں اور وہ افراد کو نظر انداز کر کے ساری منصوبندی خود ہی کرے۔ افراد کو نہ تو انفرادی طور پر ان پر مالکانہ حقوق حاصل ہوتے ہیں اور نہ ہی وہ حسب مشاء ان سے تھا فائدہ اٹھا سکتے ہیں بلکہ اسلام کارویہ اعتدال پر مبنی ہے کہ جہاں شخصی ملکیت کو عزت و احترام کی نگاہ سے دیکھتا نفع اندوزی کے جذبہ کو تسلیم کرتا اور اپنے مانے والوں کو تجارت کے ذریعے کسب مال کی ترغیب دیتا ہے وہاں دولت کمانے کا عام لاستنس نہیں دیتا بلکہ حلال و حرام کا امتیاز قائم کرتا اور کاروبار کے لئے رہنمای اصول پیش کرتا ہے جن کو ملحوظ رکھنا اشد ضروری ہے۔ ان اصولوں کی پابندی کر کے جو بھی کاروبار یا لین دین کیا جائے وہ شریعت کی نگاہ میں جائز تصور ہوتا ہے خواہ وہ دور جدید کی ہی پیداوار ہو، یعنی اسلام کارویہ معتدل ہونے کے ساتھ ساتھ جامع اور چک دار بھی ہے جو ہر دور کے تقاضے پورے کر سکتا ہے۔ اپنی اسی خوبی کی بناء پر دین اسلام دیگر نظام ہائے معیشت پر فو قیت رکھتا ہے۔

اسلام کے وضع کردہ اصول چونکہ انتہائی حکیمانہ، متوازن، معاشی خوشحالی اور حقیقی ترقی کے ضامن ہیں اور ان کی خلاف ورزی ایسی معاشی برائیوں کو جنم دیتی ہیں جو آہستہ آہستہ پورے

## معیشت و تجارت کے اسلامی احکام

18

معاشرے کو اپنی لپیٹ میں لے لیتی ہیں اس لئے اسلامی ریاست میں ان لوگوں کو کاروبار کی قطعاً اجازت نہیں جو خرید و فروخت اور تجارت کے متعلق اسلامی احکام سے واقف نہ ہوں۔ چنانچہ خلیفہ ثانی حضرت عمر بن خطاب رض کا فرمان ہے۔

‘لَا يَبْعِثُ فِي سُوْقِنَا الْأَمَنُ تَفَقَّهَ فِي الدِّينِ’

”ہمارے بازاروں میں وہی خرید و فروخت کرے جسے دین (کے تجارتی احکام) کی سمجھ ہو۔“<sup>(1)</sup>

تیرھویں صدی ہجری کے مالکی فقیہ محمد بن احمد الرحمونی رض (متوفی 1230ھ) نے اپنے شیخ ابو محمد رض کے حوالہ سے نقل کیا ہے

”کہ انہوں نے مرکاش میں محتسب کو بازاروں میں گشٹ کرتے دیکھا جو ہر دکان کے پاس نہ ہرتا اور دکان دار سے اس کے سامان سے متعلق لازمی احکام کے بارہ میں پوچھتا اور یہ دریافت کرتا کہ ان میں سو دکب شامل ہوتا ہے اور وہ اس سے کیسے محفوظ رہتا ہے۔ اگر وہ صحیح جواب دیتا تو اس کو دکان میں رہنے دیتا اور اگر اسے علم نہ ہوتا تو اسے دکان سے نکال دیتا اور کہتا تیرے لیے مسلمانوں کے بازار میں بیٹھنا ممکن نہیں تو لوگوں کو سو دا اور نا جائز کھلانے گا۔“<sup>(2)</sup>

### بے دین حلقوں کا پر اپیگنڈہ

اسلامی تعلیمات سے نآشنا بعض حلقة یہ پر اپیگنڈہ کرتے ہیں کہ اسلام کے معاثی اور تجارتی احکام پر عمل کرنے سے ہماری کاروباری سرگرمیوں پر جمود طاری ہو جائے گا اور ہم معاشری اعتبار سے بہت پیچھے چلے جائیں گے، مگر وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ حقیقی اور دریپا ترقی کے لیے

(1) جامع ترمذی : ابواب الوتر، باب ما جاء في فضل الصلاة على النبي .

(2) اوضاع المسالك بحوث فقهية فن قضايا اقتصادية معاصرة ج 1 : ص 145 .

تجارتی سرگرمیوں کو مناسب اصول و ضوابط کے دائرہ میں رکھنا انتہائی ضروری ہے۔ اس وقت دنیا میں شاید ہی کوئی ملک ایسا ہو جس نے اپنی معیشت کو صحیح خطوط پر چلانے کے لئے تھوڑی بہت پابندیاں نہ لگا رکھی ہوں لیکن چونکہ ایک تو ان پابندیوں کی بنیاد وحی کی بجائے عقل انسانی پر ہے اور دوسرا سرمایہ داری نظام کا بنیادی اصول کہ ہر انسان حصول مال اور افزائش دولت کے جس جس انداز کو بہتر سمجھتا ہے آزادانہ اس کو استعمال میں لاسکتا ہے اپنی جگہ پر قائم ہے اس لئے غیر معمولی بحران میں یہ پابندیاں کارگر ثابت نہیں ہوتیں۔ حقیقت پسند معاشری تجزیہ کاروں کے مطابق حالیہ علمی مالیاتی بحران کا بنیادی محرك ہماری معیشت کا اخلاقی قیود اور پابندیوں سے مستثنی ہوتا ہے، لہذا اس بحران سے غمینے کا بہترین طریقہ کاروباری اور تجارتی سرگرمیوں کو قواعد و ضوابط کا پابند بنانا ہے۔

اور اگر یہ ناقدین اسلام کے معاشری و تجارتی احکام کا حقیقت پسندی سے جائز ہیں تو خود گواہی دیں گے کہ اسلامی طریقہ تجارت نہایت اعلیٰ وارفع ہے جس میں شتر بے مہار آزادی، ہوس و حرص، مفاد پرستی اور خود غرضی کو کنٹرول کرنے کا شاندار میکانزم موجود ہے اور حقیقت میں بھی وہ خرابیاں ہیں جو معاشرے کے اجتماعی مفادات پر اثر انداز ہوتی اور معاشری بے اعتدالیوں اور ناہمواریوں کا باعث بنتی ہیں۔

صحابہ کرام ﷺ کی زندگیاں ہمارے لئے مشعل راہ ہیں جو اکثر ویژت تجارت پیشہ تھے اور ان کی تمام تر کاروباری سرگرمیاں شریعت کے تابع ہی ہوتی تھیں مگر اس کے باوجود انہوں نے معاشری میدان میں بے مثال ترقی کی، ہر طرف مال و دولت کی فروانی، آسودگی اور خوشحالی عام تھی۔ وسیع تر اسلامی مملکت میں کوئی زکوٰۃ قبول کرنے والا نہ ملتا تھا۔ معاشری اعتبار سے کمزور ترین افراد بھی زکوٰۃ ادا کرنے کے قابل ہو گئے تھے جو اس بات کا یہی ثبوت ہے کہ معاشری ترقی کے لیے بے قید آزادی ناگزیر نہیں بلکہ یہ مقصد حدود و قیود کے اندر رہ کر بھی بخوبی حاصل کیا جاسکتا ہے۔

## اسلام کی نگاہ میں معیشت و تجارت کی حیثیت

اسلام جس طرح دینی، روحانی اور اخلاقی ہدایات کا معلم ہے اسی طرح معاشی خوشحالی کا بھی داعی ہے اس لیے وہ مالی فوائد، تجارتی اور معاشی سرگرمیوں کو بڑی اہمیت دیتا ہے۔ چنانچہ قرآن حکیم اور احادیث نبوی ﷺ میں بڑے شوق آفرین انداز میں خرید و فروخت کے ذریعے کسب مال کی ترغیب دی گئی ہے۔ قرآن حکیم نے متعدد مقامات پر تجارت کے ذریعے حاصل ہونے والے فوائد کو اللہ کا فضل قرار دیا ہے۔ حج کے معاشی اور تجارتی پہلو کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا:

﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلًا مِنْ رَبِّكُمْ فَإِذَا أَفْضَلْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ فَادْكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَادْكُرُوهُ كَمَا هَدَأْتُمْ وَإِنْ كُنْتُمْ مِنْ قَبِيلَه لَمِنَ الصَّالِينَ﴾

”تم پر کوئی گناہ نہیں کہ تم (تجارت کے ذریعے) اپنے رب کا فضل تلاش کرو۔ پھر جب تم عرفات سے واپس آؤ تو مشرح رام (مزدلفہ میں ایک پہاڑی) کے پاس اللہ کو یاد کرو۔ اور اس کو اس طرح یاد کرو۔ جس طرح اس نے تمہیں ہدایت کی ہے بلاشبہ اس سے پہلے تم ناواقف تھے۔<sup>①</sup>“

حج کے دنوں میں جب سارے عرب سے لوگ مکہ مردمہ میں حاضر ہوتے تو بازار اسی تجارت سے بھر جاتے اور خرید و فروخت کا تابتا بندھا رہتا جیسا کہ آج کل بھی ہوتا ہے۔ بعض مسلمان احتیاط کے پیش نظر دوران حج تجارت سے اجتناب کرتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی غلط فہمی دور کرنے کے لیے یہ آیت نازل فرمائی۔ رب کے فضل سے مراد یہاں تجارت اور کاروبار ہے یعنی دوران حج مالی، تجارتی اور معاشی فوائد حاصل کرنے میں کوئی قباحت نہیں ہے کیونکہ یہ اللہ کا فضل تلاش کرنے کے مترادف ہے شرط کر حج کے مناسک منتاثر نہ ہوں۔

① البقرة 198.

قوموں کی معاشری خوشحالی کا تمام تردار و مدار تجارت ہی پر ہوتا ہے اور کسی قوم کی اقتصادی ترقی میں اس کا وہی کردار ہوتا ہے جو انسانی جسم میں خون کا ہے اس لئے قرآن حکیم میں نماز جمعہ کے بعد فارغ بیٹھنے کی بجائے تجارت کرنے کی ہدایت دی گئی ہے۔

**فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَأَنْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ وَإِذْ كُرُوا اللَّهُ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ**

”پھر جب نماز پوری ہو جائے تو زمین میں پھیل جاؤ اور اللہ کا فضل تلاش کرو اور اللہ کو بکثرت یاد کروتا کہم فلاخ پا جاؤ۔“<sup>①</sup>

یہاں بھی اللہ کا فضل تلاش کرو سے مراد کسب مال ہے جس میں خرید و فروخت بھی شامل ہے گویا تجارت محض دنیاوی کام نہیں جیسا کہ بعض لوگ سمجھتے ہیں بلکہ یہ اللہ کا فضل تلاش کرنے کے متراود ہے۔ اس کا مطلب یہی ہے کہ اگر کار و بار میں اسلامی احکام کو مخوض رکھا جائے تو یہ کار و بار بھی اللہ کے قرب کا ذریعہ بن جاتا ہے۔ اس کے علاوہ قرآن حکیم میں دوسرے مقامات پر بھی تجارت اور مال کو اللہ کے فضل سے تعمیر کیا گیا ہے۔

سید الانبیاء ﷺ نے بعثت سے قبل خود بھی تجارت کی اور صحابہ کو بھی اس کی ترغیب دیتے چنانچہ اکثر و پیشتر صحابہ کرام تجارت ہی کرتے تھے۔ احادیث نبوی ﷺ میں تجارت کو بہت معزز پیشہ قرار دیا گیا اور دیانت دار تاجر کا بڑا امرتبہ تسلیم کیا گیا ہے۔ ایک حدیث میں سرور کائنات ﷺ نے چے اور دیانت دار تاجر کو جنت میں انبیاء، صد لیقین اور شہداء کی رفاقت کی بشارت سنائی ہے۔

**النَّاجِرُ الصَّدُوقُ الْأَمِينُ مَعَ النَّبِيِّنَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ**

”راست باز اور امانت دار تاجر انبیاء، صد لیقین اور شہداء کے ساتھ ہوگا۔“<sup>②</sup>

(۱) الجمعة: 10.

(۲) سنن ترمذی باب ما جاء في التجارة قال هذا حديث حسن.

ایک مرتبہ حضور نبی اکرم ﷺ سے دریافت کیا گیا کہ کسب معاش کا بہترین اور باعث برکت ذریعہ کو نہ ہے تو آپ ﷺ نے فرمایا:

‘عَمَلُ الرَّجُلِ بِيَدِهِ وَكُلُّ بَيْعٍ مَبْرُورٌ’  
”انسان کا اپنے ہاتھ سے کام کرنا اور ہر بیع مبرور۔“<sup>①</sup>

یعنی بہترین پیشہ ہے جس میں انسان کو اپنے ہاتھ سے محنت کرنی پڑے یا پھر ایسی تجارت جس میں امانت و دیانت کی روح کا فرما ہو۔ ثابت ہوا تجارت با برکت ذریعہ معاش ہے تاہم اس میں دنیا ہی مدنظر نہیں ہوئی چاہیے بلکہ آخرت کی فلاں بھی مطلوب ہے اس لیے یہ شریعت کے تابع ہوئی چاہیے۔ جو خرید و فروخت شریعت کی طرف سے عائد کردہ پابندیوں کو لٹخوڑا کر کر جائے اس کو بیع مبرور کہتے ہیں۔ یہ حدیث بھی اس بات کی دلیل ہے کہ اسلام ہماری معاشی سرگرمیوں کو ایک نظم و نق کے تحت دیکھنا چاہتا ہے۔

### خرید و فروخت کی اجازت کا فلسفہ

یہ بات مسلم ہے کہ خرید و فروخت ہمیشہ سے انسانی زندگی کا لازمی حصہ رہا ہے اس لیے کہ یہ انسان کی فطری ضرورت ہے جس کے بغیر اس کی ضروریات پوری نہیں ہو سکتیں کیونکہ دنیا میں ہر شخص کسی نہ کسی لحاظ سے دوسروں کا دست نگر ہے، یہ ممکن نہیں کہ وہ اپنے استعمال کی تمام اشیاء خود ہی پیدا یا تیار کر لے۔ مثلاً ایک شخص کسان ہے جو اپنی غذائی ضروریات پوری کرنے کے لیے خود ہی کھیتی باڑی کرتا ہے مگر زرعی آلات، لباس اور رہائش کے سلسلے میں وہ دوسروں کا تھاج ہوتا ہے۔ اسی لیے کہا جاتا ہے ”الانسان مدنی بالطبع“، انسان اپنی حاجات و ضروریات کے لیے ہر آن دوسروں کا تھاج ہے۔ جب ہر شخص کی ضرورتیں دوسروں کے ساتھ بندھی ہوئی ہیں تو پھر خرید و فروخت کے معاملات ناگزیر ہیں۔

<sup>①</sup>مسند احمد 17728

اگر خرید و فروخت کا سلسلہ نہ ہوتا تو نظام حیات درہم برہم ہو جاتا، انسانیت اضطراب اور بے چینی میں مبتلا ہو جاتی، انسان ضروریات زندگی کے حصول کے لیے یا تو چوری اور لوٹ مار کا سہارا لیتا جس سے نہ صرف لوگوں کے اموال خطرات میں پڑ جاتے بلکہ خوزیری کا بازار بھی گرم ہوتا یا دوسروں کے سامنے دست سوال دراز کرنے پر مجبور ہوتا جو کہ باعث ذلت ہے اور بسا اوقات ماک معاوضہ کے بغیر دینے پر آمادہ بھی نہیں ہوتا، لہذا اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر یہ خاص لطف و کرم فرمایا کہ انہیں اپنی ضرورتیں پوری کرنے کیلئے نہ صرف خرید و فروخت کی اجازت مرحمت فرمائی بلکہ اس کے متعلق احکام وہدایات دے کر ثواب اور اپنے قرب کا ذریعہ بنادیا ہے۔

### بیع کا تعارف

اس سے پیشتر کہ ہم خرید و فروخت کے متعلق اسلامی احکام ذکر کریں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ بیع کی حقیقت واضح کر دی جائے کیونکہ کتب حدیث میں لین دینکے معاملات اور ان سے متعلقہ احکام بالعموم کتاب المیوع کے تحت ذکر ہوتے ہیں۔ قرآن حکیم نے بھی ان معاملات کے لیے یہی اصطلاح استعمال کی ہے اور ہمارے معاشرے میں بھی خرید و فروخت کے معاهدے بیع نامہ کے عنوان سے ہی تحریر ہوتے ہیں۔

بیع کا معروف معنی ہے ”بیچنا“، لیکن یہ خریدنے کے معنی میں بھی استعمال ہوتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ زمانہ قدیم میں اشیاء کا لین دین اشیاء کے بد لے ہی ہوتا تھا یعنی بارہ ستم رائج تھا اس طریقہ میں ہر شخص گویا فروخت کنندہ بھی ہوتا تھا اور خریدار بھی، اس سے بیع کے لفظ میں دونوں معنی پیدا ہو گئے۔

علمائے شریعت کے نزدیک لین دین کے وہ تمام معاملات جو کسی معاوضہ کی اساس پر طے پاتے ہیں بیع کہلاتے ہیں اس <sup>لیمیج</sup> کا شرعی مفہوم یوں بیان کیا جاتا ہے۔

”والبیع نقل ملک الی الغیر بشمن“

”بیع کا معنی ہے قیمت کے عوض چیز کی ملکیت دوسرے کی طرف منتقل کرنا۔“<sup>①</sup>  
 یہ تعریف اس امر کا ثبوت ہے کہ اگرچہ قرض میں بھی انتقال ملکیت ہوتا ہے تاہم اس کو بیع نہیں کہا جاسکتا کیونکہ قرض کا مقصد قرض لینے والے کے ساتھ نیکی کرنا ہے نہ کہ قیمت وصول پانा۔  
 واضح رہے بیع میں ملکیت کی منتقلی دائمی ہونی چاہیے۔

### بیع اور سود میں فرق

بعض سودی ذہن کے حامل لوگ بیع اور قرض کو گلڈ مذکور دیتے ہیں حالانکہ دونوں میں اصولی فرق ہے جو درج ذیل ہے۔

1. بیع میں فروخت لکنندہ کسی الیکٹریشن پر نفع لیتا ہے جو اس نے اپنا سرمایہ اور محنت خطرے میں ڈال کر حاصل یا پیدا کی ہوتی ہے جبکہ اس کے برخلاف سود میں سود خور صرف اپنا پیسہ جو محض ذریعہ تبادلہ ہے قرض دے کر بغیر کسی محنت، مشقت اور نقصان کی ذمہ داری کے اس پر طشدہ منافع لیتا ہے۔
2. بیع میں پیچی گئی چیز کی سپردگی اور قیمت کی ادائیگی کے بعد فریقین کے درمیان معاملہ ختم ہو جاتا ہے، ان کے مابین کوئی لین دین باقی نہیں رہتا جبکہ سود میں قرض لی گئی رقم کی واپسی لازمی ہوتی ہے۔

3. بیع میں خریدار کا فائدہ یقینی اور متعین ہوتا ہے کہ اس نے خریدی گئی چیز سے کسی نہ کسی صورت میں فائدہ اٹھاتا ہے لیکن قرض پر سود دینے والے کا فائدہ غیر یقینی اور غیر متعین ہوتا ہے۔ اگر قرض کی رقم کاروبار میں لگائی ہو تو نقصان کا احتمال بھی ہوتا ہے۔ چنانچہ بیع بالع اور مشتری دونوں کے فائدہ پرمنی ہے جبکہ سود میں صرف قرض دینے والے کا فائدہ ہوتا ہے۔

4. خرید و فروخت میں صرف ایک ہی مرتبہ منافع لیا جاتا ہے لیکن سود میں جب تک قرض کی رقم

① فتح الباری: ج 4، ص 364

و اپس نہ کر دی جائے منافع کی وصولی کا سلسلہ جاری رہتا ہے۔

### بیع اور تجارت کا باہمی فرق

بیع کے مقابلہ میں تجارت کا مفہوم قدرے محدود ہے تجارت کا مطلب ہے Trade یعنی کوئی چیز اس غرض سے خریدنا تاکہ اسے بیع کرنے کا نفع حاصل کیا جائے خواہ بعد میں نفع ہو یا نقصان، جبکہ بیع کا لفظ وسیع تر معنی میں استعمال ہوتا ہے۔ خرید و فروخت کی دو قسمیں ایسی ہیں جو بیع تو ہیں مگر تجارت میں شامل نہیں۔

1. ذاتی استعمال کے لیے چیز خریدنا، یہ بیع ہے لیکن تجارت نہیں کیونکہ اس کا محترک نفع کا حصول نہیں بلکہ اپنی ضرورت ہے۔

2. کسان کا اپنی فصل یا مینوں پیکھر کا اپنی مصنوعات بیچنا بیع تو ہے مگر تجارت نہیں کیونکہ یہ دونوں کسی سے چیز خرید کر نہیں بیچتے بلکہ خود پیدا یا تیار کرتے ہیں۔ تجارت تب ہی ہوگی جب چیز ایک سے خرید کر دوسرے کو پہنچی جائے۔

### بیع کی اقسام

مختلف اعتبار سے بیع کی مختلف قسمیں ہیں۔ جو چیز بطور قیمت وی جائے اس کے اعتبار سے بیع کی چار قسمیں ہیں۔

1. چیز کا تادله چیز کے ساتھ ہو، مثلاً گندم کے بد لے چاول یا ز میں دے کر مکان لینا۔ اس کو بازار سیل الْمُقابِضَۃ کہتے ہیں۔

2. روپے پیسے کے بد لے کوئی چیز خریدنا، یہ صورت بغیر کسی قید کے بیع مطلق کہلاتی ہے کیونکہ عموماً خرید و فروخت اسی طرح ہوتی ہے۔

3. نقدی کے بد لے نقدی کالین دین، اس کو بیع الصرف یعنی منی چینگ کا کاروبار کہتے ہیں۔

4. ایک طرف کسی چیز کا حق استعمال یا کسی شخص کی محنت ہو خواہ وہ محنت جسمانی ہو یا ذہنی اور

دوسری طرف اس کا معاوضہ تو اس کے لیے اجازہ کی اصطلاح استعمال ہوتی ہے۔ جس کا معنی ہے کہ ایداری اور محنت مزدوری کا معاملہ۔ اس کے احکام علیحدہ بیان کئے جائیں گے۔ قیمت کی ادائیگی کے اعتبار سے بھی بیع کی چار قسمیں ہیں۔

خریدی گئی چیز کی حوالگی اور قیمت کی ادائیگی دونوں نقد ہوں تو اس کو نقد خرید و فروخت اور اگر چیز کی سپردگی تو فوری ہو مگر قیمت کی ادائیگی مستقبل کی کسی تاریخ پر طے ہو تو اسے ادھار خرید و فروخت بیع موجّل کا نام دیتے ہیں۔ جب قیمت کی مکمل ادائیگی تو پیشگی کردی جائے لیکن چیز کی حوالگی کے لیے مستقبل کی کوئی تاریخ مقرر ہو تو اس کو ”بیع سالم“ کہتے ہیں جو کچھ مخصوص شرائط کے ساتھ جائز ہے۔ اگر قیمت کی ادائیگی اور چیز کی سپردگی دونوں ادھار ہوں تو اس کو حدیث میں ”بیع الگالی بالگالی“ کہا گیا ہے جو کہ ناجائز ہے۔

**فائدہ:** بعض اوقات مشتری فوری ادائیگی کی بجائے یہ کہہ دیتا ہے کہ پیسے بعد میں دوں گا، بعد میں کب دوں گا یہ طنیں ہوتا۔ یہ صورت ادھار میں شامل نہیں بلکہ نقد کی ہی ایک شکل ہے جس میں فروخت کنندہ کچھ رعایت دے دیتا ہے۔ اس میں اور ادھار میں فرق ہے۔ وہ یہ کہ ادھار میں مقررہ مدت سے قبل ادائیگی کا مطالبہ نہیں کیا جا سکتا جبکہ اس صورت میں فروخت کنندہ جب چاہے تقاضا کر سکتا ہے۔ اگر چوڑہ اپنی مرضی سے جب تک چاہے تاخیر کرتا رہے لیکن اصولی طور پر اسے بیع کے فوری بعد مطالے کا حق حاصل ہو جاتا ہے۔

قیمت فروخت کے لحاظ سے بھی بیع کی مختلف قسمیں ہیں۔

### 1. مساومہ

یہ خرید و فروخت کی ایک عام قسم ہے جس میں فروخت کنندہ اپنی قیمت خرید یا لگت ظاہر کے بغیر کسی بھی قیمت پر فروخت کرتا ہے۔ مساومہ کا معنی ہے ”بھاؤ تاؤ“۔ اس میں چونکہ فروخت کنندہ اور خریدار کے درمیان قیمت کا تعین بھاؤ تاؤ کے ذریعے ہوتا ہے فروخت کنندہ اپنی لگت بتانے کا پابند نہیں ہوتا اس لیے اسے مساومہ کہتے ہیں۔ جہاں فروخت کنندہ ان اشیاء کی لگت کا صحیح

اندازہ نہ لگا سکتا ہو جو وہ فروخت کرنا چاہتا ہو دہاں مساومہ ایک مثالی طریقہ ہو سکتا ہے۔

## 2. نیلام

فروخت کنندہ یوں کہے جو مجھے زیادہ قیمت دے گا میں یہ چیز اس کو فتح دوں گا۔ یہ بھی اصل میں مساومہ کی ہی ایک قسم ہے جس میں فروخت کنندہ ایک معین قیمت طلب کرنے کی بجائے خریداری کے خواہاں کو دعوت دیتا ہے کہ وہ قیمت لگائیں جس کی بولی زیادہ ہو گی اس کے ساتھ پیغ منعقد ہو جائے گی۔

اس کے مقابلے میں ٹینڈر (مناقصہ) پر خریداری ہے جس میں خریداری کہتا ہے کہ مجھے فلاں چیز کی ضرورت ہے جو کم قیمت پر مہیا کرے گا میں اس سے لوں گا۔ یہ جدید صورت ہے جس کا قدیم فقہی ذخیرہ میں تذکرہ نہیں ملتا تاہم اس کا بھی وہی حکم ہے جو نیلام کا ہے۔

## 3. مرابح

مرا بح سے مراد ہے کہ فروخت کنندہ کوئی چیز اس وضاحت کے ساتھ بیچ کے اس پر میری یہ لاگت آئی ہے اور اب میں اتنے منافع کے ساتھ فلاں قیمت پر آپ کو بیچتا ہوں۔ مرا بح کا معنی ہے ”ففع پر بیچنا“، مرا بح میں قیمت فلقد بھی ہو سکتی ہے اور ادھار بھی۔ فروخت کنندہ کی جانب سے مشتری کو اپنی لاگت اور اس میں شامل منافع سے آگاہ کرنا ہی وہ فکر ہے جو مرا بح کو مساومہ سے الگ کرتا ہے۔ تجارت میں ناتجربہ کار اور بھاؤ تاؤ سے ناواقف شخص کیلئے مرا بح سودمند طریقہ ہے۔

## 4. تویلہ

جب فروخت کنندہ کوئی چیز ففع و نقصان کے بغیر لاگت قیمت پر ہی فروخت کرے تو اس کو پیغ تویلہ کہتے ہیں۔ تویلہ کا الفوی معنی ہے ”والی بنانا“، فروخت کنندہ پوچھ کر ففع حاصل کئے بغیر ہی خریدار کو چیز کا مالک بنادیتا ہے اس لیے اس کو تویلہ کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔

5. وضعیت

وضعیت کا معنی ہے قیمت خرید سے کم پر بیچنا، یعنی خسارے کا سودا۔ آخری تین قسموں میں چونکہ فروخت کنندہ اپنی قیمت خرید یا لالگت بتا کر سودا کرتا ہے اور خریدار اس پر اعتماد کرتا ہے اس لیے ان کو **بِيُؤْعُ الْأَمَانَةِ** نام داری پر منی یہ نوع کا نام دیا جاتا ہے۔

## خرید و فروخت کے زریں اسلامی اصول

- خرید و فروخت کا جو معاملہ بھی ہواں میں تین چیزیں بنیادی حیثیت رکھتی ہیں۔
1. معاملہ کرنے والے فریقین۔
  2. وہ چیز جس کا سودا کیا جا رہا ہو۔
  3. چیز کی قیمت۔

شریعت نے ہر ایک کے لیے الگ الگ ہدایات دی ہیں۔ فریقین کے لئے جو اصول مقرر کئے گئے ہیں وہ یہ ہیں۔

### معاملہ باہمی رضامندی سے طے پانا چاہیے

بیع کی شرط اول یہ ہے کہ فریقین کا نہ صرف ہنی تو ازن درست ہو اور وہ معاملات کی سوجھ بوجھ رکھتے ہوں بلکہ یہ بھی ضروری ہے کہ وہ سو دے پر یکساں طور پر رضامند ہوں چنانچہ لیں دین کے وہ تمام معاملات جن میں فریقین کی حقیقی رضامندی یکساں طور پر نہ پائی جاتی ہونا جائز ہیں۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ يِئْنِكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ وَلَا تَفْتَلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا﴾  
 ”اے ایمان والو! ایک دوسرے کا مال باطل طریقہ سے نہ کھاؤ مگر یہ کہ تجارت ہو تمہاری باہمی رضامندی سے۔ اور اپنے نفسوں کو قتل نہ کرو۔ بلاشبہ اللہ تمہارے ساتھ رحم کرنے والا ہے۔”<sup>①</sup>

## معیشت و تجارت کے اسلامی احکام

30

سورہ نساء کی یہ آیت تجارتی اور معاشری تعلقات کے متعلق بنیادی اصول پیش کر رہی ہے کہ وہ کاروباری اور تجارتی معاملات جن پر دونوں فریق یکساں مطمئن اور راضی نہ ہوں باطل ہیں۔ یہ اس بات کا قطعی ثبوت ہے کہ لین دین میں فریقین کی باہمی رضامندی لازم ہے۔ شریعت اس امر کی اجازت نہیں دیتی کہ کوئی کسی کو اپنی چیز بختنے پر مجبور کرے یا زبردستی اپنی پسند کی قیمت پر حاصل کرنے کی کوشش کرے۔ اسلام نے ایک دوسرے کی جان، مال اور عزت کو یکساں محترم قرار دیا ہے۔ آنحضرت ﷺ نے لاٹھی جیسی معمولی چیز کو بھی قابل حرمت قرار دیا ہے، آپ ﷺ کا ارشاد ہے:

‘لَا يَحِلُّ لِأَمْرِءٍ أَنْ يَأْخُذَ عَصَا أَخِيهِ بِغَيْرِ طَبِيعَةِ نَفْسٍ مِنْهُ’

”کسی شخص کے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ وہ اپنے بھائی کی لاٹھی (بھی) اس کی قلبی خوشی کے بغیر لے۔“<sup>①</sup>

خاص خرید و فروخت کے متعلق آپ ﷺ کا فرمان ہے:

‘إِنَّمَا الْبَيْعُ عَنْ تِرَاضٍ’

”بیع صرف باہمی رضامندی سے ہوتی ہے۔“<sup>②</sup>

واضح رہے یہ رضامندی حقیقی ہونی چاہیے نہ کہ مصنوعی۔ لہذا کسی دباؤ کے تحت یا غلط تاثر کی بنیاد پر یادوسرے فریق کو چیز کی حقیقت سے بے خبر یا حاصل قیمت سے دھوکے میں رکھ کر حاصل کی گئی رضامندی قابل اعتبار نہیں ہے کیونکہ یہ مصنوعی ہوتی ہے، یہی وجہ ہے شریعت نے اس قسم کی دھوکہ دہی کی صورت میں متاثرہ فریق کو معاملہ منسوخ کرنے کا اختیار دیا ہے۔

اسی طرح ایک شخص اگر انہائی بے بسی اور مجبوری کی بنا پر اپنی چیز بختنے پر ہو تو ایسے شخص سے مارکیٹ ریٹ سے بہت کم پر خریدنا اگرچہ بظاہر وہ اس پر راضی بھی ہونا جائز ہے۔ معمولی کی بیشی

<sup>①</sup> بلوغ المرام بحوالہ ابن حبان و الحاکم.

<sup>②</sup> ارواء الغلیل ج 5 ص 125.

کی تو گنجائش ہے مگر بہت زیادہ فرق درست نہیں کیونکہ نبی ﷺ نے قلبی خوشی کی تاکید فرمائی ہے اور یہ بات طے ہے کہ مجبور شخص خوشدی سے غیر معمولی کم ریث پر بینچے کے لیے تیار نہیں ہوتا۔ ہمارے ہاں مجبور شخص سے سنتے داموں خریدنے کو ترجیح دی جاتی ہے یہ ناپسندیدہ رد یہ ہے جس کی اصلاح ہوئی چاہیے۔

البتہ بعض صورتوں میں حکومت یا کوئی مجاز اختصاری مالک کو اس بات پر مجبور کر سکتی ہے کہ وہ اپنی چیز فروخت کرے۔

پہلی صورت یہ ہے کہ مقرض اپنے ذمے قرض ادا نہ کر رہا ہو اور اس کے پاس نقدر قم بھی موجود نہ ہو تو عدالت اس کو اپنی جائیداد فروخت کر کے قرض ادا کرنے کا حکم دے سکتی ہے۔ اگر وہ عدالتی حکم کے باوجود دلیلت لعل سے کام لے تو عدالت قرض خواہ کی دادرسی کے لیے خود بھی اس کی جائیداد مارکیٹ ریث پر فروخت کر سکتی ہے۔

دوسری صورت یہ ہے کہ کسی شخص نے جائیداد رہن رکھ کر قرض لے رکھا ہو اور وہ متعدد مرتبہ کی یاد دہانی کے باوجود دادا یگی نہ کر رہا ہو تو قرض خواہ رہن شدہ جائیداد فروخت کر کے اپنا حق وصول پاسکتا ہے، چاہے مقرض اس پر راضی نہ بھی ہو بشرطیکہ عدالت اور قرض خواہ منصفانہ قیمت پر بینچے کو یقینی بنائیں، اپنی رقم کھری کرنے کے لائق میں کوڑیوں کے بھاؤ بینچے کی اجازت نہیں ہے۔

تیسرا صورت جہاں مالک کو اپنی اشیاء فروخت کرنے پر مجبور کیا سکتا ہے وہ ہے جب غذائی اشیاء کی قلت ہو اور کچھ لوگ ذخیرہ اندازوی کر رہے ہوں تو اس صورت میں حکومت کو یہ اختیار حاصل ہوتا ہے کہ وہ تاجر و کوڈ خیرہ کی گئی اشیاء فروخت کرنے کا حکم دے، اگر وہ تعقیل نہ کریں تو حکومت ان کی مرضی کے خلاف خود بھی مارکیٹ ریث پر فروخت کر سکتی ہے، جیسا کہ الموسوعۃ الفقہیۃ میں ہے۔

إِذَا خِيفَ الضررُ عَلَى الْعَامَةِ أَجْبَرَ بِلَ أَخْذَ مِنْهُ مَا احْتَكَرَهُ وَبَاعَهُ

وأعطاه المثل عند وجوده أو قيمته وهذا قدر متفق عليه بين الأئمة  
ولا يعلم خلاف في ذلك<sup>١</sup>

”جب عوام کے متاثر ہونے کا اندازہ ہو تو حاکم ذخیرہ اندوڑ کو مجبور کرے گا بلکہ اس سے ذخیرہ شدہ مال لے کر فروخت کر دے گا اور اس کو اس مال کا مثل جب موجود ہو یا اس کی قیمت دے گا۔ اتنی بات تمام آئندہ میں متفق علیہ ہے اور اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔“<sup>①</sup>

❖ کسی کی چیز زبردستی لینے کی چوہی صورت یہ ہے کہ حکومت کو عوامی مقاصد کے لیے کسی جگہ کی حقیقی ضرورت ہو اور مالکان بیچنے پر آمادہ نہ ہوں تو حکومت وہ جگہ زبردستی بھی حاصل کر سکتی ہے تاہم حکومت پر فرض ہو گا کہ مالکان کو مارکیٹ ریٹ کے حساب سے ادائیگی کرے۔ حکومت بازاری قیمت ادا کئے بغیر کسی شہری کو اس کی جانبیاد سے محروم نہیں کر سکتی۔

### خریدنے سے پہلے فروخت کرنا منوع ہے

نبی ﷺ نے یہ تلقین بھی فرمائی ہے کہ بیچنے والا فقط اسی چیز کا سودا کرے جس کا وہ کلی طور پر مالک بن چکا ہو۔ بعض دفعہ کار و باری حضرات کے پاس چیز موجود نہیں ہوتی مگر وہ اس امید پر سودا طے کر لیتے ہیں کہ بعد میں کہیں سے خرید کر فراہم کر دینے گے یعنی ہے، کیونکہ ممکن ہے مالک وہ چیز بیچنے پر آمادہ ہی نہ ہو یا وہ اس کی قیمت فروخت سے دُغی قیمت طلب کر لے اور یہ تقصان سے بچنے کے لیے خود ہی خریدنے پر تیار ہو، اس طرح فریقین کے مابین تباہات جنم لینے کا اندازہ ہے، لہذا شریعت اسلامیہ نے ان کے سَدَّ بَابَ کے لیے یہ اصول بنادیا ہے کہ وہ متعین چیز جو فی الحال فروخت کنندہ کی ملکیت میں نہ ہو اس کا سودا نہ کیا جائے، جیسا کہ جناب حکیم بن حزام رض فرماتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کیا:

<sup>١</sup> الموسوعة الفقهية ج 2، ص 95.

**بِأَيْمَنِ الرَّجُلِ فِي سَالْتَنِي الْبَيْعَ لَيْسَ عِنْدِي أَبِيعُهُ مِنْهُ ثُمَّ ابْتَاعَهُ لَهُ مِنَ السُّوقِ**

”میرے پاس ایک آدمی آتا ہے وہ مجھ سے ایسی چیز کا سودا کرنا چاہتا ہے جو میرے پاس نہیں ہوتی کیا میں اس سے سودا کر لوں پھر وہ چیز بازار سے خرید کر اسے دے دوں۔“

آپ ﷺ نے جواب فرمایا:  
لَا يَبْعَثُ مَا لَيْسَ عِنْدَكَ

”جو (متین) چیز تیرے پاس موجود نہیں وہ فروخت نہ کر۔“<sup>①</sup>

حضرت حکیم بن حرام رض کا سوال متین چیز کی فروخت کے متعلق ہی تھا۔ متین کا معنی ہے کسی مخصوص پلاٹ یا گاڑی وغیرہ کا سودا کرنا مثلاً یوں کہنا کہ میں فلاں سکیم کا فلاں نمبر پلاٹ آپ کو اتنے میں بیچتا ہوں جبکہ وہ اس کی ملکیت نہ ہو، یہ ناجائز ہے جیسا کہ آخر پرست ﷺ کے جواب سے واضح ہے۔ لیکن اگر تین کی بجائے صرف مخصوص صفات بیان کی جائیں مثلاً یوں کہا جائے کہ میں تمہیں اتنی مدت بعد ان صفات کی حامل فلاں چیز مہیا کرنے کی ذمہ داری لیتا ہوں تو یہ صورت جائز ہے بشرط کہ مکمل قیمت پیشگوئی ادا کر دی جائے، اس کو بیع سلم کہتے ہیں۔ مکمل قیمت کی پیشگوئی ادا یگی لازمی شرط ہے اس کے بغیر یہ جائز نہیں ہو سکتی۔

### ملکیت سے قبل فروخت کی بعض صورتیں

● بعض ہاؤسنگ اسکیمیں اپنی ملکیتی زمین سے زیادہ تعداد میں پلاٹس کی فائلیں فروخت کر دیتیں ہیں مثلاً ابھی تک اسکیم کے پاس زمین صرف ایک ہزار پلاٹس کی موجود ہے لیکن فائلیں دو ہزار پلاٹس کی بیچ دی جاتی ہیں اور ان کا خیال یہ ہوتا ہے کہ بقیہ زمین بعد میں خرید

① سنن نسائی : باب بیع مالیس عند البائع.

لی جائے گی، اس طرح اسکیم مالکان کو کچھ مدت کے لیے لوگوں کی دولت سے فائدہ اٹھانے کا موقع مل جاتا ہے اور یہی جلب منفعت ان کا مطمع نظر ہوتا ہے۔ یہ طریقہ سراسر خلاف شریعت ہے کیونکہ اسکیم نے ایک ہزار پلاش کی جوزائد فائلیں فروخت کی ہیں ان کی زمین ابھی اس کی ملکیت میں نہیں آئی، لہذا اسکیم مالکان کو ان کی فروخت کا حق بھی نہیں پہنچتا۔

ہمارے ہاں جائیداد کی خرید و فروخت کے مرجعہ طریقہ کار کے مطابق خریدار معاهدہ خرید کر کے کچھ رقم (بیانہ) ادا کر دیتا ہے اور بقیہ ادائیگی کے لیے مہلت لے لیتا ہے اور معاهدے میں یہ شرائط بھی طے ہوتیں ہیں کہ اگر خریدار مخفف ہو گیا تو بیانہ کی رقم ضبط ہو جائیگی اور اگر فروخت کنندہ اپنی بات پر قائم نہ رہتا تو اس سے بیانہ کی رقم دگنی وصول کی جائیگی۔ اور یہ بات بھی معاهدے کا حصہ ہوتی ہے کہ معاهدہ بیانہ کرنے والا اس معاهدے کی بنیاد پر کسی تیسرے فریق کو فروخت کرنا چاہے تو مالک کوئی اعتراض نہ ہو گا، بیانہ دینے والا جس خریدار کا نام پیش کرے گا مالک اس کے نام ملکیت منتقل کرنے کا پابند ہو گا، با اوقات بیانہ دینے والا کچھ منافع لے کر آگے فروخت بھی کر دیتا ہے۔ شرعی لحاظ سے اس طرح آگے فروخت کرنا جائز نہیں کیونکہ معاهدہ بیانہ کرنے والا جائیداد مذکور کا ابھی مالک نہیں بنا۔ اگر اصل مالک و گناہ بیانہ ادا کر کے مخفف ہو جائے جیسا کہ بعض اوقات ہو جاتا ہے تو ایسی صورت میں نزاع پیدا ہو گا۔ ہاں اگر پر اپرٹی مالک کے پاس مخفف ہونے کا اختیار نہ ہو یا سودا مکمل ہو چکا ہو صرف بقیہ رقم کی ادائیگی باقی ہو تو پھر آگے فروخت کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ اس سلسلہ میں یہ امر بھی قابل ذکر ہے کہ مالک کے انکار کی صورت میں اس سے ڈگنا بیانہ وصول کرنا شرعی لحاظ سے درست نہیں ہے۔

ملکیت کے بغیر فروخت کی تیسری صورت شاک مارکیٹ میں رانچ Short Sales ہے اس میں فروخت کنندہ ایسے شیرز ہے جو اس کی ملکیت میں نہیں ہوتے لیکن اسے یہ امید ہوتی ہے کہ وہ کلیرنگ سے قبل مارکیٹ سے سنتے داموں حاصل کر کے خریدار کے

حوالے کر دے گا، یہ غیر ملکیتی شیئر زکی بیع ہے جو ناجائز ہے۔ اگر مارکیٹ میں مندے کی بجائے تیزی غالب رہے تو Short Sales کرنے والوں کو اچھا خاص انقصان اٹھانا پڑتا ہے۔ جب بھی شاک مارکیٹ کسی بڑے بحران سے دوچار ہوتی ہے اس میں نمایاں کردار اسی شارٹ سیل کا ہوتا ہے۔

### قبضہ سے قبل فروخت نہ کریں

عصر حاضر میں خریدی گئی چیز کو قبضہ میں لے بغیر آگے فروخت کرنے کا عام رواج ہے بالخصوص درآمدات میں سامان منزل مقصود پر پہنچنے سے قبل کئی جگہ فروخت ہو چکا ہوتا ہے اور ظاہر ہے ہر خریدار کچھ منافع رکھ کر ہی آگے فروخت کرتا ہے اس لیے مارکیٹ پہنچنے پہنچنے اس چیز کی قیمت بڑھ کر کہیں سے کہیں پہنچ جاتی ہے۔ اس کے علاوہ ایک معاشی انقصان یہ بھی ہوتا ہے کہ بار برداری کے شعبہ سے وابستہ مزدوروں کا روزگار متاثر ہوتا ہے۔ یہ شریعت مطہرہ کے محاسن میں سے ہے کہ اس نے یہ قانون بنادیا ہے جب کسی چیز کا سودا طے پا جائے اور خریدار اس کو آگے فروخت کرنا چاہتا ہو تو اس کو چاہیے وہ اسے قبضہ میں لے کر کسی دوسرا جگہ منتقل کر دے، اسی جگہ فروخت کرنا ممکن ہے۔ چنانچہ احادیث صحیحہ سے ثابت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا:

”مَنِ ابْتَاعَ طَعَامًا فَلَا يَبْيَعُهُ حَتَّىٰ يَسْتَوْفِيهُ“  
”جو غلہ خریدے وہ قبضہ سے قبل فروخت نہ کریں۔“<sup>①</sup>

جناب عبد اللہ بن عمر رض نے شافعی رأی میں اتفاق رکھا ہے:

”كُنَّا فِي زَمَانِ رَسُولِ اللَّهِ نَبْتَاعُ الطَّعَامَ فَيَبْيَعُهُ عَلَيْنَا مَنْ يَأْمُرُنَا بِإِتْقَالِهِ مِنَ الْمَكَانِ الَّذِي ابْتَعَاهُ فِيهِ إِلَى مَكَانٍ سِوَاهُ قَبْلَ أَنْ تَبْيَعَهُ“  
”هم رسول اللہ ﷺ کے دور میں غلہ خریدتے تو آپ ہمارے پاس ایک شخص کو بھیجتے جو

① صحیح البخاری : کتاب البيوع باب بيع الطعام قبل ان يقبض

ہمیں حکم دیتا کہ ہم بیچنے سے قبل جہاں سے خریدا ہے وہاں سے اٹھا کر دوسرا جگہ لے جائیں۔<sup>①</sup>

سیدنا زید بن ثابت رض سے روایت ہے:

”نَهِيَ أَنْ تُبَاعَ السَّلْعُ حَيْثُ تُبَاعُ حَتَّى يَحُوزَهَا التُّجَارُ إِلَى رِحَالِهِمْ“  
”رسول اللہ ﷺ نے اس سے منع فرمایا کہ سامان کو وہاں بیجا جائے یہاں سے خریدا گیا تھا حتیٰ کہ تاجر سے اپنے مقامات پر منتقل کر لیں۔“<sup>②</sup>

جوتا جراس حکم کی تعیل نہ کریں ان کے خلاف تادبی کا رروائی بھی کی جاسکتی ہے جیسا کہ سیدنا

عبداللہ بن عمر رض نے فرماتے ہیں:

”رَأَيْتُ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ الطَّعَامَ مُحَازَفَةً يُضْرِبُونَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَبِعُوهُ حَتَّى يُقْوَوْهُ إِلَى رِحَالِهِمْ“

”میں نے رسول اللہ ﷺ کے زمانہ میں تجھمنے سے اناج خریدنے والوں کی پیائی ہوتی دیکھی یہاں تک کہ وہ اس کو اٹھا کر اپنے ٹھکانوں میں منتقل کر دیں پھر فروخت کریں۔“<sup>③</sup>

ان مذکورہ احادیث کی روشنی میں ثابت ہوا کہ تاجروں کے لیے یہ جائز نہیں کہ منقولی اشیاء اپنی تحویل میں لے کر دوسرا جگہ منتقل کئے بغیر فروخت کریں۔ امام بخاری رض کی رائے بھی یہی ہے کہ چیز اٹھائے بغیر شرعی قبضہ ثابت نہیں ہوتا، چنانچہ شارح بخاری علامہ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

”وَيُعْرَفُ مِنْ ذَلِكَ أَنَّ اخْتِيَارَ الْبُخَارِيِّ أَنَّ إِسْتِيَفاءَ الْمَبِيعَ الْمَنْقُولَ

① صحیح مسلم کتاب البيوع باب بطلان بيع المبيع قبل القبض۔

② سنن ابی داود باب فی بيع الطعام قبل ان يستوفی۔

③ صحیح البخاری باب ما یذکر فی بيع الطعام۔

مِنَ الْبَائِعِ وَتَبْقِيَتُهُ فِي مَنْزِلِ الْبَائِعِ لَا يَكُونُ قَبْضًا شَرْعِيًّا حَتَّى يَنْقُلَهُ  
الْمُشْتَرِي إِلَى مَكَانٍ لَا إِخْتِصَاصٌ لِلْبَائِعِ بِهِ<sup>۱</sup>  
”اس سے پتا چلتا ہے کہ امام بخاری کا نقطہ نظر یہ ہے کہ منقولی چیز کو فروخت کنندہ سے  
وصول پانा اور اسے فروخت کنندہ کے ٹھکانے پر ہی رکھ چھوڑنا شرعی قبضہ نہیں ہے  
تا آنکہ خریدار اسے ایسی جگہ لے جائے جو فروخت کنندہ کے لیے مخصوص نہ ہو۔“<sup>۲</sup>

### ممانعت کا سبب

نامور تابعی حضرت طاؤوس رض کہتے ہیں میں نے عبد اللہ بن عباس رض سے قبضہ سے قبل  
فروخت کرنے کی ممانعت کا سبب پوچھا تو انہوں فرمایا:

’ذَلِكَ دَرَاهِمٌ بِدَرَاهِمٍ وَالطَّعَامُ مُرْجَاحٌ‘

”یہ دراهم کے بدله دراهم کالین دین ہے جبکہ غلہ و ہیں پڑا ہوا ہے۔“<sup>۳</sup>

یعنی سودی لین دین کے مشابہ ہونے کی بنا پر ناجائز ہے اس کی توضیح یوں ہے مثلاً خالد نے  
ایک لاکھ کی گندم خریدی اور وہاں سے منتقل کئے بغیر ایک لاکھ دس ہزار میں فروخت کر دی  
تو گویا اس نے رقم دی اور رقم ہی اور اس پر نفع کمایا عملی طور پر کوئی خدمت انجام نہیں دی۔

امام شوکانی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اسی علت کی تحسین فرمائی ہے چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

’وَهَذَا التَّعْلِيلُ أَجْوَدُ مَا عُلِّلَ بِهِ النَّهْيُ ؛ لِأَنَّ الصَّحَابَةَ أَعْرَافَ بِمَقَاصِدِ الرَّسُولِ صلی اللہ علیہ وسلم‘

”ممانعت کی باقی وجہوں کی نسبت یہ وجہ بہترین ہے کیونکہ صحابہ کرام رض نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے  
مقاصد کو بہتر جانتے ہیں۔“<sup>۴</sup>

(۱) فتح الباری ج 4، ص 443.

(۲) صحیح بخاری: باب ما یذکر فی بیع الطعام

(۳) نیل الاوطار باب نهی المشتری عن بیع ما شتراء قبل قبضه .

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ ممانعت کی وجہ پر روشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں:

”ممانعت کی وجہ یہ ہے کہ نہ تو قبضہ مکمل ہوا ہے اور نہ ہی فروخت کنندہ سے اس کا تعلق ختم ہوا ہے، لہذا جب وہ دیکھے گا کہ خریدار کو اس سے خوب نفع حاصل ہو رہا ہے تو وہ معاملہ فسخ کرنے اور قبضہ نہ دینے کا سوچ سکتا ہے۔ ہو سکتا ہے فسخ کے لیے بات ظالمانہ حیلوں، بھگڑے اور عداوت تک جا پہنچ جیسا کہ واقعات اس کے شاہد ہیں۔ چنانچہ حکمت پر مبنی شریعت کا ملکی یہ خوبی ہے کہ اس نے خریدار پر یہ پابندی لگا دی ہے کہ جب تک خریدی گئی چیز پر قبضہ مکمل نہ ہو جائے اور فروخت کنندہ سے اس کا تعلق ختم نہ ہو اور اس سے چھڑانہ لی جائے وہ اس میں تصرف نہ کرے تاکہ وہ بیع فسخ کرنے اور قبضہ نہ دینے کا سوچ نہ سکے۔ یہ وہ فوائد ہیں جن کو شارع نے نظر انداز نہیں کیا، حتیٰ کہ وہ تاجر بھی انہیں مد نظر رکھتے ہیں جن کو شریعت کا علم نہیں کیونکہ ان کے خیال میں مصلحت بھی اسی میں ہے اور خراپوں کا سد باب بھی اسی طرح ہو سکتا ہے۔<sup>①</sup>

اس کا مطلب یہی ہے کہ جب تک خریدار فروخت کنندہ کے قبضہ سے مال چھڑا کر اپنے قبضہ میں نہیں لے لیتا آگے فروخت نہ کرے تاکہ نزاع کا خطرہ نہ رہے۔ کیونکہ جب تک خریدار چیز اپنے قبضہ میں نہیں لیتا اس بات کا اندیشہ باقی رہتا ہے کہ فروخت کنندہ زیادہ نفع کے لائق میں وہی چیز کسی اور کو فروخت نہ کر دے۔

بعض اہل علم کے نزدیک جب پہنچ گئی چیز کے نقصان کی ذمہ داری خریدار کی طرف منتقل ہو جائے اور اس کے اختیار پر کوئی قدغن باقی نہ رہے تو قبضہ متحقق ہو جاتا ہے، حقیقی طور پر چیز کو منتقل کرنا ضروری نہیں ہے کیونکہ حدیث میں ہے:

لَا يَحِلُّ سَلْفٌ وَبَيْعٌ وَلَا شَرْطًا فِي بَيْعٍ وَلَا رِبْحٌ مَا لَمْ يُضْمَنْ وَلَا

<sup>①</sup> تہذیب ج 5 ص 137.

بیع ما لیس عندك

”قرض اور بیع، ایک بیع میں دو شرطیں اور جس چیز کے نقصان کی ذمہ داری نہ لی گئی ہو اس کا منافع جائز نہیں اور نہ ہی اس چیز کی بیع درست ہے جو تیرے پاس موجود ہو۔“<sup>①</sup>

ان حضرات کی دلیل حدیث کے یہ الفاظ ہیں:

”جس چیز کے نقصان کی ذمہ داری نہ لی گئی ہو اس کا منافع جائز نہیں۔“

ان حضرات کے بقول یہاں قبضہ سے قبل فروخت منوع ہونے کی وجہ رسم نہ لینا بیان ہوئی ہے، لہذا جب مال کے نقصان کی ذمہ داری خریدار کی طرف منتقل ہو جائے تو وہ آگے فروخت کر سکتا ہے دوسرا جگہ منتقل کرنا ضروری نہیں۔ مگر دو وجہ یہ استدلال درست نہیں ہے۔

1. یہ اوپر مذکور ان احادیث کے خلاف ہے جو اس امر پر صریح دلالت کر رہی ہیں کہ فروخت سے قبل نقل و حمل لازمی ہے۔

2. یہ استدلال فرمان رسول ﷺ کی حکمت کے خلاف ہے۔ چنانچہ امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ اس کی تشریع میں رقمطراز ہیں:

”اس کی علت (کے تعین) نے بعض فقهاء کو مشکل میں ڈال دیا ہے حالانکہ یہ شریعت کے محاسن میں سے ہے کہ جب پوری طرح قبضہ نہیں ہوگا اور فروخت کنندہ کا اس سے تعلق ختم نہیں ہوگا تو وہ مشتری کو فائدہ ہوتا دیکھ کر معاملہ منسوخ کرنے اور قبضہ نہ دینے کا لائق کرے گا۔ اور اگر قبضہ دے گا بھی تو آنکھیں بند کر کے اور نفع سے محرومی کا افسوس لئے ہوئے دے گا، چنانچہ اس کا نفس ادھر ہی متوجہ رہے گا اس کا طمع ختم نہیں ہو گا یہ مشاہدے سے ثابت ہے، لہذا یہ شریعت کا کمال اور خوبی ہے کہ جب تک چیز کو حاصل نہ کر لے اور اس کی ذمہ داری میں نہ آجائے نفع منوع ہے تاکہ فروخت کنندہ

<sup>①</sup> سنن الترمذی، باب ماجاء فی کراہیة بیع ما لیس عندك .

منسوخ کرنے سے مایوس ہو جائے اور اس کا تعلق ختم ہو جائے۔<sup>①</sup>  
اس سے ثابت ہوا کہ اگر مشتری نقصان کی ذمہ داری لے بھی لیتا ہے لیکن اپنے قبضہ میں نہیں  
لیتا تو بھی اسی جگہ فروخت نہیں کر سکتا کیونکہ یہ بات فرمان رسول ﷺ کی حکمت کے خلاف ہے۔

### کیا یہ حکم صرف خوردنی اشیاء کے ساتھ خاص ہے

قبضہ سے قبل فروخت کی ممانعت کا حکم تمام اشیاء کے لئے ہے یا کہ کچھ مخصوص اشیاء کے  
بارے میں، اس میں فقهاء کا قدرے اختلاف ہے۔ بعض فقهاء کے نزدیک یہ حکم صرف خوردنی  
اجناس کے ساتھ خاص ہے، غیر خوردنی اشیاء اس میں شامل نہیں اور بعض کی رائے میں اس کا تعلق  
ان چیزوں سے ہے جن کا لین دین ماپ، ناپ، وزن اور گنتی کے ذریعے ہوتا ہے جبکہ بعض کے  
نزدیک اس حکم میں صرف ان اشیاء شامل ہیں جن کو ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل کرنا ممکن ہو، جن  
اشیاء کا منتقل کرنا ممکن نہیں وہ اس حکم میں داخل نہیں لیکن صحیح اور راجح قول کے مطابق قبضہ سے قبل  
فروخت کی پابندی کا حکم کسی ایک یا چند اشیاء کے ساتھ خاص نہیں بلکہ عام ہے جیسا کہ حضرت  
عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

’وَلَا أَحُبِّبُ كُلُّ شَيْءٍ إِلَّا مِثْلَهُ‘

”میرے خیال میں تمام اشیاء کا یہی حکم ہے۔“<sup>②</sup>

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ اس کے بارے میں رقطراز ہیں:

’وَهَذَا القَوْلُ هُوَ الصَّحِيحُ الَّذِي نَخْتَارُهُ‘

”یہی قول صحیح ہے جس کو ہم پسند کرتے ہیں۔“<sup>③</sup>

① تہذیب ج 5 ص 153, 154.

② صحیح بخاری باب بیع الطعام قبل ان یقبض .

③ تہذیب ج 5 ص 132.

اس کی تائید اور مذکورہ حضرت زید بن ثابت رض کی روایت سے بھی ہوتی ہے جس میں غلے کی بجائے سامان کا ذکر ہے تاہم مختلف اشیاء کے اعتبار سے قبضہ کی نوعیت میں فرق ہے۔ منقولی اشیاء کا قبضہ تو ان کو دوسری جگہ منتقل کرنا ہے اور جن اشیاء کو دوسری جگہ منتقل کرنا ممکن نہیں جیسے اراضی اور مکانات وغیرہ ہیں ان کا قبضہ صرف یہ ہے کہ فروخت لکنداہ تمام رکاوٹیں دور کر کے مشتری کو صرف کاپورا موقع فراہم کر دے۔ اسی طرح جو اشیاء ہاتھ میں لے کر قبضہ کی جاتی ہیں جیسے کرنی نوٹ ہیں ان کا قبضہ یہ ہے کہ ان کو ہاتھ میں لے لیا جائے۔

### کمودیٹی ایچینج میں کاروبار

جس طرح شاک مارکیٹ میں مختلف کمپنیوں کے حصص کا لین دین ہوتا ہے اسی طرح کمودیٹی ایچینج (سوق تبادل اسلع) میں مختلف اجناس جیسے خام تیل، چاندی، کپاس، چاول اور گندم وغیرہ کی خرید و فروخت ہوتی ہے۔ عصر حاضر میں قبضہ سے قبل فروخت کے سب سے زیادہ سودے کمودیٹی ایچینج میں ہی وقوع پذیر ہوتے ہیں کیونکہ یہاں تمام لین دین فیوجہ سودوں (عقود مستقبلیات) یعنی ان سودوں کی شکل میں ہوتا ہے جن میں یعنی گئی چیز کی سپردگی اور قبضہ مستقبل کی کسی تاریخ پر طے ہوتا ہے۔ چونکہ یہاں کاروبار کرنے والوں میں حقیقی خریدار جن کا مقصد چیز کا حصول ہو بہت کم ہوتے ہیں اس لئے قبضہ اور سپردگی کی نوبت شاذ و نادر ہی آتی ہے بلکہ قیمت بڑھتے ہی وہ چیز آگے فروخت کر دی جاتی ہے اور آخر میں قبضہ کے دن کی قیمت اور قیمت خرید کے درمیان فرق برابر کر لیا جاتا ہے۔ اس کو ایک مثال کے ذریعے سمجھنا آسان ہو گا۔ مثلاً ”الف“ نے مقامی کمودیٹی مارکیٹ سے تین ہزار نوسروپے میں چاندی کی ایک لاٹ خریدی جس کی سپردگی ایک ماہ بعد طے پائی لیکن اگلے ہی روز یا چند دن بعد اس کی قیمت بڑھ کر تین ہزار نو پچاس روپے ہو گئی تو اب ”الف“ ایک پچاس روپے منافع لے کر وہ لاٹ آگے فروخت کر دے گا۔ اور پھر سپردگی کی تاریخ آنے تک اس لاٹ پر مسلسل سودے ہوتے رہتے ہیں۔ جب سپردگی کی تاریخ آتی ہے تو یہ دیکھا جاتا ہے کہ آخری خریدار نے یہ لاٹ کس قیمت پر

خریدی تھی اور آج مارکیٹ میں اس کی قیمت کیا ہے۔ فرض کبھی آخری مشتری نے چار ہزار پچاس روپے میں خریدی تھی اور قبضہ کے دن اس کی قیمت چار ہزار ایک سوروپے ہو گئی تو اس کے کھاتے میں پچاس روپے کا اندر ارج کر دیا جائے گا اور اگر قبضہ کے دن قیمت کم ہو کر چار ہزار روپے رہ گئی تو اس کے کھاتے سے پچاس روپے منہا کر لئے جائیں گے۔

چونکہ یہاں نہ تو خریدی ہوئی چیز پر قبضہ کیا جاتا ہے اور نہ ہی اس کا لین دین مقصود ہوتا ہے بلکہ نفع و نقصان کا فرق برابر کیا جاتا ہے جو کہ شہ ہے اس لئے یہ کار و بار حرام اور ناجائز ہے حتیٰ کہ اگر قبضہ مقصود ہو تب بھی فیوج معاملہ جائز نہیں کیونکہ فیوج معاملات میں چیز کی سپردگی اور قیمت کی ادائیگی دونوں ادھار ہوتی ہیں جو شرعی اعتبار سے غلط ہے۔ شریعت نے نفع سلم کی اسی صورت میں اجازت دی ہے جب مکمل قیمت پیشگی ادا کر دی جائے، بصورت دیگر یہ ادھار کی ادھار کے ساتھ نفع ہو گئی جو کہ ممنوع ہے۔ یہی وجہ ہے کہ فقہاءِ اسلام نفع سلم کی شرائط میں سے ایک شرط یہ بیان کرتے ہیں کہ معاملہ کرتے وقت مطلوبہ چیز کی مکمل قیمت ادا کرنا ضروری ہے۔ چنانچہ الموسوعۃ الفقہیہ میں ہے:

‘ذهب جمهور الفقهاء من (الحنفية و الشافعية و الحنابلة) إلى أن  
من شروط صحة السلم تسلیم رأس ماله في مجلس العقد فلو  
تفرقا قبله بطل العقد’

”جمهور فقهاء کا نقطہ نظر یہ ہے کہ سلم کے صحیح ہونے کی شرائط میں سے ایک یہ ہے کہ اس کی قیمت مجلس عقد میں ادا کی جائے۔ اگر دونوں فریق ادائیگی سے قبل الگ الگ ہو گئے تو عقد باطل ہو گا۔<sup>①</sup>“

یہ بات صحیح ہے کہ ماکلی فقهاء کے نزدیک دو، تین دن کی تاخیر ہو سکتی ہے کیونکہ یہ معمولی تاخیر ہے جو قابل برداشت ہے اور بعض اوقات تو اتنا وقت قبضہ لینے کی کارروائی میں بھی لگ جاتا ہے

تاہم اس استثناء کو فیوجر سودوں چپاں نہیں کیا جاسکتا کیونکہ ان میں قبضہ کی مدت تین دن سے زائد ہوتی ہے اور یہ مدت باقاعدہ طے شدہ ہوتی ہے جبکہ مالکی فقهاء کے نزدیک بھی اگر عقد کے اندر یہ شرط ہو کہ قیمت تین دن کے بعد ادا کی جائے گی تو عقد ختم ہو جاتا ہے۔ لہذا جو حضرات فیوجر سودوں کو پیغ سلم پر قیاس کر کے جائز قرار دینے کی کوشش کرتے ہیں ان کا موقف درست نہیں ہے۔

بعض حضرات یہ توجیہ کرتے ہیں کہ ایک چیخ انتظامیہ ادا یگی کی ذمہ دار ہوتی ہے اور بردا کر کے پاس خریدار کے اکاؤنٹ میں رقم بھی موجود ہوتی ہے لہذا احکامیہی سمجھا جائے گا کہ ادا یگی ہو چکی ہے مگر یہ توجیہ صحیح نہیں۔ ایک تو اس لئے کہ فروخت کنندہ کو عملًا ادا یگی ضروری ہے کسی تیرے شخص کے پاس جمع کرادینا کافی نہیں ہے۔

اور دوسرا اس لئے کہ عموماً بردا کر کے پاس پوری رقم جمع نہیں کرائی جاتی بلکہ رقم کا کچھ حصہ جمع کر کر خریداری شروع کر دی جاتی ہے جبکہ سلم میں مکمل ادا یگی لازمی ہے۔

### سودی طریقے اختیار نہ کریں

اصل میں تو سودا اس فائدے کو کہا جاتا ہے جو قرض کے مقابلہ میں شرط اور تعین کے ساتھ لیا جائے یا پھر اس اضافے کو کہتے ہیں جو پیغ کے نتیجے میں واجب ہونے والی رقم کی ادا یگی میں تاخیر پر لیا جائے لیکن شریعت محمدی نے خرید و فروخت کی کچھ صورتوں کو بھی سودی کاروبار میں شمار کیا ہے یا سود کی راہ ہموار ہونے کے خدشہ سے انہیں بھی حرام قرار دیا ہے، لہذا ان صورتوں سے بھی دور رہنا چاہیے۔ وہ صورتیں یہ ہیں۔

1. ہم جنس چیزوں کا کمی میشی کے ساتھ اور ادھار تباadelہ: جب دو ہم جنس اشیاء مثلاً گندم کا گندم کے ساتھ تباadelہ کیا جا رہا ہو تو اس میں دو شرطیں ضروری ہیں ایک تو دونوں طرف مقدار بالکل برابر ہو اور دوسرا مجلس میں لین دین نقد و نقد ہو۔ چنانچہ اگر کسی طرف کی بیشی پائی جائے یا دونوں یا کسی ایک طرف ادھار ہو تو یہ معاملہ ربا الفضل ”اضافے والا سود“ کہلاتا ہے جو کہ

صریح حرام ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

الْذَّهَبُ بِالْذَّهَبِ وَالْفِضَّةُ بِالْفِضَّةِ وَالْبَرُّ بِالْبَرِّ وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ وَالثَّمُرُ  
بِالثَّمُرِ وَالْمِلْحُ بِالْمِلْحِ مِثْلًا يُمْثِلُ يَدًا يُمْثِلُ فَمَنْ زَادَ أَوْ اسْتَرَادَ فَقَدْ أَرَبَّ  
الْأَيْدُ وَالْمُعْطَى فِيهِ سَوَاءٌ

”سونا، سونے کے بدے اور چاندی، چاندی کے بدے اور گندم، گندم کے بدے اور جو، جو کے بدے اور کھجور، کھجور کے بدے اور نمک، نمک کے بدے دونوں طرف سے برابر اور نقد و نقد ہو۔ جس نے زائد یا زائد کا مطالبه کیا اس نے سود کا لین دین کیا۔ اس میں لینے والا اور دینے والا دونوں برابر ہیں۔“<sup>①</sup>

دوسری حدیث میں ہے:

فَإِذَا اخْتَلَفَتْ هَذِهِ الْأَصْنَافُ فَيُبَعُّوا كَيْفَ شِئْتُمْ إِذَا كَانَ يَدًا يَدِهِ<sup>②</sup>

”جب یہ اشیاء مختلف ہوں تو جس طرح چاہو فروخت کرو بشر طیکہ تبادلہ نقد و نقد ہو۔“<sup>③</sup>  
علمائے کرام ان چھ اشیاء کو دو گروپوں میں تقسیم کرتے ہیں۔

1. سونا، چاندی۔

2. گندم، جو، کھجور اور نمک۔

اور ان کے باہمی تبادلے کی جائز و ناجائز صورتیں یوں بیان کرتے ہیں۔

ایک گروپ کی دو ایک جیسی چیزوں جیسے سونے کا سونے یا چاندی کا چاندی یا گندم کا گندم کے ساتھ آپس میں تبادلہ، اس میں کمی بیشی اور اونھار دونوں منع ہے۔ اونھارنا جائز ہونے کی وجہ یہ ہے کہ دو ایک جیسی چیزوں میں حقیقی برابری تب ممکن ہے جب دونوں کی ادائیگی کا وقت بھی ایک ہو۔

① صحیح مسلم باب الصرف و بيع الذهب.

② صحیح مسلم باب بيع الصرف و بيع الذهب.

ایک گروپ کی دو مختلف چیزوں کا تبادلہ جیسے سونے کا چاندی یا گندم کا چاول کے ساتھ باہم تبادلہ، اس میں کسی بیشی تو جائز ہے مگر ادھار جائز نہیں کیونکہ ادھار کی بیشی سودی مزاج پر دلالت کرتی ہے۔ وہ اس طرح جو شخص آج دس من گندم دے کر یہ طے کرتا ہے کہ وہ ایک مہینہ بعد پانچ من چاول لے گا تو اس کے پاس یہ معلوم کرنے کا کوئی ذریعہ نہیں ہے کہ ایک ماہ بعد پانچ من چاول دس من گندم کے برابر ہو گے۔ اس نے دونوں کے درمیان تبادلے کی جو نسبت پیغام طے کر لی ہے یہ سودی ذہنیت کا ہی نتیجہ ہے جبکہ اس کے بر عکس نقد تبادلہ ہمیشہ بازاری نرخ پر ہی ہوتا ہے اس لئے شریعت نے نقد تبادلے کو تو جائز قرار دیا ہے لیکن ادھار کی اجازت نہیں دی جیسا کہ درج بالا حدیث میں نقد و نقد کی شرط سے واضح ہے۔

ایک گروپ کی کسی چیز کا دوسرا گروپ کی کسی چیز سے تبادلہ جیسے سونے کا گندم یا چاندی کا جو کے ساتھ تبادلہ کرنا، اس میں کسی بیشی بھی جائز ہے اور ادھار بھی۔ یہی حکم ان اشیاء کے باہمی تبادلے کا ہے جو حرمت کی علت میں ان چھ اشیاء کے ساتھ شریک ہیں۔ اب ان اشیاء کی حرمت کی علت کیا ہے اس میں فقهاء کا اختلاف ہے۔ صحیح بات یہ ہے کہ سونے اور چاندی میں حرمت کی وجہ ان کا شمن (زر) ہونا ہے، لہذا موجودہ دور کی کرنی کو ان پر قیاس کیا جائے گا اور ایک ملک کی کرنی کا اسی ملک کی کرنی سے کسی بیشی کے ساتھ اور ادھار تبادلہ حرام ہو گا جبکہ باقی چار اجناس میں حرمت کی وجہ قابل غذا و ذخیرہ ہونا ہے، لہذا وہ تمام اشیاء غذائی اشیاء جنہیں ذخیرہ کیا جا سکتا ہے ان کا کمی بیشی کے ساتھ تبادلہ منوع ہے۔

ظاہر ہے ایک قسم کی دو چیزوں کے درمیان تبادلہ ادنیٰ اور اعلیٰ (Quality) کی بنیاد پر ہی ہو گا کہ ایک طرف عمدہ گندم ہو گی اور دوسری طرف کم تر۔ لیکن کسی بیشی کے ساتھ تبادلہ سود کا سبب بن سکتا ہے اس لئے شریعت نے یہ اصول بنادیا ہے کہ یا تو کو الٹی کافر ق نظر انداز کر کے لین دین کیا جائے یا پھر اپنی چیز نیچ کر مطلوبہ چیز خرید لی جائے۔ چنانچہ حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

”جَاءَ بِلَالٌ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ بِتُمْرِ بَرْنَى فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ ﷺ مِنْ أَيْنَ هَذَا  
قَالَ بِلَالٌ كَانَ عِنْدَنَا تَمْرٌ رَدْيٌ، فَبَعْثَتْ مِنْهُ صَاعِينَ بِصَاعٍ، لِنُطْعِمَ  
النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ عِنْدَ ذَلِكَ أَوْهَ أَوْهَ عَيْنُ الرَّبَّا، لَا  
تَفْعَلْ، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِي فَبِعْ التَّمْرَ بَيْعَ آخرَ ثُمَّ اشْتَرِهُ“  
”ایک دفعہ بلال نبی ﷺ کے پاس عمدہ قسم کی بھوریں لے کر آئے۔ آپ نے پوچھا یہ  
کہاں سے لائے ہو؟ انہوں نے عرض کیا ہمارے پاس گھٹیا قسم کی بھورتی میں نے وہ  
دو صاع دے کر ایک صاع خرید لیتا کہ نبی ﷺ کو عمدہ بھوریں کھلائیں۔ نبی ﷺ  
نے فرمایا ہائیں یہ قطعی سود ہے یہ قطعی سود ہے ایسا ہرگز نہ کرو۔ جب تم عمدہ بھوریں  
خریدنا چاہو تو اپنی بھوریں کسی دوسری چیز کے عوض بیچ دو پھر اس سے عمدہ بھوریں  
خرید لو۔“<sup>①</sup>

اسی طرح اگر کسی چیز میں سونا اور دوسری اشیاء مخلوط ہوں تو جب تک سونے کو علیحدہ نہ کر لیا  
جائے اس کو اسی حالت میں معین سونے کے عوض بیچنا جائز نہیں ہے۔ چنانچہ سیدنا فضالہ بن  
عبدالنصاری رضی اللہ عنہما یا کرتے ہیں:

”أَتَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ بِخَيْرٍ بِقِلَادَةٍ فِيهَا حَرَزٌ وَذَهَبٌ وَهِيَ مِنَ  
الْمَغَانِيمِ تُبَاعُ فَأَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِالذَّهَبِ الَّذِي فِي الْقِلَادَةِ فُزِّعَ  
وَحْدَهُ ثُمَّ قَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الذَّهَبُ بِالذَّهَبِ وَرُزْنَا بِرُوزِنْ“  
”خیر میں رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک ہار لایا گیا جس میں کوڑیاں اور سونا تھا۔ وہ  
مال غنیمت میں سے تھا اور فروخت کیا جا رہا تھا۔ آپ ﷺ نے ہار میں موجود سونے  
کے بارے میں فرمایا تو اسے الگ کر دیا گیا پھر آپ نے ان سے کہا سونا سونے کے

<sup>①</sup> صحيح البخاري باب اذا باع الوكيل شيئاً، صحيح مسلم بيع الطعام مثلًا بمثل .

ساتھ وزن کر کے فروخت کیا جائے۔<sup>①</sup>

دوسری روایت فضالہ بن عبید فرماتے ہیں:

”میں نے خیر کے روز بارہ دینار کے عوض ایک ہار خریدا جس میں سونا اور کوڑیاں تھیں۔ میں نے اس کو الگ الگ کیا تو اس میں بارہ دینار سے زائد سونا پایا۔ میں نے اس بات کا تذکرہ آنحضرت ﷺ سے کیا تو آپ نے فرمایا جب تک جدا جدنا کر لیا جائے بچانے جائے۔“<sup>②</sup>

حتیٰ کہ اگر ہم سونے یا چاندی کی بی ہوئی کوئی چیز خریدیں تو اس صورت میں بھی یہی حکم ہے کہ اس کی قیمت میں اس کے وزن سے زائد سونا یا چاندی دینا جائز نہیں کیونکہ اس کی آڑ میں سودی مرض کو درآنے کا موقع مل سکتا ہے۔ چنانچہ حضرت مجاہد کہتے ہیں:

”کہ میں حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کے ساتھ تھا کہ ان کے پاس ایک سنار آیا اس نے کہا اے ابو عبد الرحمن (عبد اللہ بن عمر کی نسبت) میں سونے کوڈھالتا ہوں پھر زیادہ وزن پر فروخت کر دینا ہوں اور اپنے ہاتھ کی محنت کے بقدر بچا لیتا ہوں۔ حضرت عبد اللہ بن عمر نے ان کو منع کر دیا تا ہم وہ سنار بار بار مسئلہ پیش کرنے لگا اور عبد اللہ بن عمر سے منع کر رہے تھے یہاں تک مسجد کے دروازے تک یا جس سواری پر سوار ہوتا چاہتے تھے اس تک پہنچ گے، پھر حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے کہا دینار اور درہم درہم کے بد لے ان میں تقاضل جائز نہیں ہے۔ یہ ہمارے نبی کا ہم سے عہد ہے اور ہمارا تمہارے ساتھ عہد ہے۔“<sup>③</sup>

اس طرح کا ایک واقعہ حضرت عطاء بن یسار سے بھی مردی ہے۔ وہ کہتے ہیں:

(۱) صحیح مسلم باب بیع القلادة فیها حرزاً.

(۲) حوالہ مذکورہ۔

(۳) مؤطرا امام مالک: کتاب البيوع، باب بیع الذهب بالفضة تبرا و عیناً

”أَنَّ مُعَاوِيَةَ بَاعَ سِقَائِيَّةً مِنْ ذَهَبٍ أَوْ وَرِيقٍ بِأَكْثَرِ مِنْ وَزْنِهَا فَقَالَ أَبُو الدَّرْدَاءِ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَنْهَا عَنْ مِثْلِ هَذَا إِلَّا مِثْلًا يُمِثِّلُ ،“  
”ایک مرتبہ حضرت معاویہ رض نے سونے یا چاندنی کی بنی ہوئی ایک مشک اس کے وزن سے زائد وزن کے عوض فروخت کی تو حضرت ابو درداء رض نے کہا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا کہ آپ اس طرح کے سودے سے منع کرتے تھے سوائے اس کے کہ برابر برابر ہو۔“<sup>①</sup>

2. بیع محافلہ و بیع مزابہ: سودی خرید و فروخت کی دوسری صورت بیع محافلہ اور بیع مزابہ ہے۔ بیع محافلہ کا معنی ہے خوشہ میں موجود کھیتی کو اسی جنس کی ایک معلوم مقدار کے عوض پیچنا مثلاً ایک ایکڑ گندم کی فصل کو پچاس من گندم کے بد لے فروخت کرنا۔ جبکہ مزابہ کا معنی ہے درخت کی شاخوں پر موجود پھل کو اسی قسم کے اتارے ہوئے پھل کے بد لے پیچنا۔

پونکہ ایک قسم کی دو چیزوں کے باہمی تبادلے میں حقیقی برابری شرط ہے جبکہ ان صورتوں میں ایک طرف کی مقدار تو معلوم و متعین ہوتی ہے اور دوسری جانب محض اندازہ و تخمینہ ہوتا ہے جس کے برابر ہونے کا یقین نہیں ہوتا اس لئے یہ دونوں قسمیں حرام ہیں۔ چنانچہ صحیح بخاری میں حضرت عبد اللہ بن عباس رض سے مروی ہے:

”نَهَى النَّبِيُّ ﷺ عَنِ الْمُحَافَلَةِ وَالْمُزَابَنَةِ ،“

”نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے محافلہ اور مزابہ سے منع فرمایا ہے۔“<sup>②</sup>

صحیح مسلم میں ہے:

”أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ الشَّمْرِ بِالْتَّمْرِ وَقَالَ ذَلِكَ الرُّبَا تِلْكَ الْمُزَابَنَةُ“

① سنن النسائي : باب بيع الذهب بالذهب

② صحيح البخاري : كتاب البيوع، باب بيع المزابنة

”رسول اللہ ﷺ نے درخت پر لگی کھجوروں کو خشک کھجوروں کے بد لے بیچنے سے منع فرمایا اور کہا یہ سود ہے۔ اس کو مزابند کہتے ہیں۔“<sup>①</sup>

حتیٰ کہ اگر دونوں جانب کی مقدار معلوم ہوتی بھی تازہ اور خشک پھل کا باہم تبادلہ جائز نہیں کیونکہ تازہ پھل خشک ہونے پر کم ہو جاتا ہے۔ چنانچہ حضرت سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُسَأَّلُ عَنِ اشْتِرَاءِ التَّمَرِ بِالرُّطْبِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَيْنَقْصُ الرُّطْبُ إِذَا بَيْسَ فَقَالُوا نَعَمْ فَنَهَى عَنْ ذَلِكَ )

”میں نے رسول اللہ ﷺ کو سنا کہ آپ ﷺ سے تازہ کھجوروں کے بد لے خشک کھجور کی بیع کے بارہ میں پوچھا گیا تو آپ ﷺ نے فرمایا کیا تازہ کھجوریں خشک ہو کر کم ہو جاتی ہیں صحابے کہا جی ہاں تو آپ نے اس سے منع فرمادیا۔“<sup>②</sup>

3. بیع العینہ: سودی خرید و فروخت کی تیری شکل بیع العینہ (Buy Back) ہے جس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ فروخت کننڈہ ایک چیز ادھار پر بیع کر دو بارہ کم قیمت پر نقد خرید لیتا ہے یا نقد خرید کر دو بارہ اسی شخص کو ادھار زائد قیمت پر بیع دیتا ہے۔ یا اصل میں سود لینے کا ایک حلیہ ہے کہ اگر آپ کسی کو سال کیلئے ایک ہزار روپیہ قرض دے کر بارہ سو لینا چاہتے ہیں تو اس کو ایک سال کیلئے کوئی چیز ادھار بارہ بارہ سو میں فروخت کرویں۔ بعد ازاں اس سے وہی چیز نقد ایک ہزار میں خرید لیں تاکہ قرض کے خواہشمند کی ضرورت بھی پوری ہو جائے اور آپ کو بھی سال بعد بارہ سو لیں۔ چونکہ یہ سودی لین دین کی ہی ایک شکل ہے جس میں چیز کو بطور حلیہ استعمال کیا جاتا ہے اس لئے حدیث میں اس کی ممانعت آئی ہے۔ چنانچہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا:

(۱) صحیح مسلم باب تحریم بیع الرطب .

(۲) مؤطا امام مالک باب ما یکرہ من بیع التمر .

إِذَا تَبَآيَعْتُمْ بِالْعِينَةِ وَأَخْدُتُمْ أَذَنَابَ الْبَقَرِ وَرَضِيَّتُمْ بِالزَّرْعِ وَتَرْكُتُمُ  
الْجِهَادَ سَلَطَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ذُلًّا لَا يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ  
”جب تم بیع عینہ کرنے لگ جاؤ گے اور بیلوں کی دمیں پکڑ لو گے (زراعت میں  
مشغول ہو جاؤ گے) اور کھیتی باڑ پر راضی ہو جاؤ گے اور جہاد چھوڑ دو گے تو اللہ تعالیٰ تم پر  
ذلت مسلط کر دے گا حتیٰ کہ تم اپنے دین کی طرف لوٹ آؤ۔“<sup>①</sup>

بعض فقهاء کے نزدیک اپنے ذمے دین (Debt) کی ادائیگی کے لئے حصول قرض کے  
خواہاں شخص کو کوئی چیز ادھار زائد قیمت پر بیچنا تاکہ وہ اس کو بازار میں نقد کم قیمت پر فروخت کر  
کے اپنا دین ادا کر سکے یہ صورت بھی بیع عینہ میں شامل ہے۔ چنانچہ فقه حنفی کی معروف کتاب الدر  
المخاریم بیع العینہ کی شرائع میں مرقوم ہے:

يَبْعُدُ الْعَيْنُ بِالرِّبَاحِ نَسِيَّةً لِيَبْعَدَهَا الْمُسْتَقْرِضُ بِأَقْلَلٍ لِيَقْضِيَ دِينَهُ،  
أَخْتَرَعَهُ أَكْلَهُ الرِّبَا، وَهُوَ مَكْرُوهٌ مَدْمُومٌ شَرُعًا لِمَا فِيهِ مِنِ الْإِعْرَاضِ  
عَنْ مَبْرَةِ الْإِقْرَاضِ،

”کسی چیز کو ادھار زائد قیمت پر بیچنا تاکہ قرض کا طالب کم قیمت پر بیع کر اپنے ذمے  
دین ادا کر سکے اسے سودخوروں نے ایجاد کیا ہے اور یہ شرعاً مکروہ اور مذموم ہے کیونکہ  
اس میں قرض کی نیکی سے اعراض پائی جاتا ہے۔“<sup>②</sup>

اس کی شرح میں علامہ ابن عابدین شاہی لکھتے ہیں:

فَيَأْتِي إِلَى تَاجِرٍ فَيَطْلُبُ مِنْهُ الْقَرْضَ وَيَطْلُبُ التَّاجِرُ مِنْهُ الرِّبَاحَ وَيَخَافُ  
مِنِ الرِّبَا فَيَبْيَعُهُ التَّاجِرُ ثُوْبًا يُسَاوِي عَشَرَةً مَثْلًا بِخَمْسَةِ عَشَرَ نَسِيَّةً  
فَيَبْيَعُهُ هُوَ فِي السُّوقِ بِعَشَرَةٍ فَيَحُصُلُ لَهُ الْعَشَرَةُ وَيَحِبُّ عَلَيْهِ لِلْبَاعِ

① سنن ابن داؤد: باب فی النهي عن العينة.

② رد المحتار مطلب بیع العینہ .

### خَمْسَةَ عَشَرَ إِلَى أَجْلٍ

”وَكُسْتَ تاجرَ كَهْرَبَارَ مَانَّهُ اور تاجر اس سے منافع کا مطالبہ کرے لیکن ساتھ ہی سود کا بھی خوف ہے۔ چنانچہ تاجر اس کو دس کا کپڑا ادھار پندرہ میں فروخت کر دیتا ہے پھر وہ وہی کپڑا بازار میں (نقہ) دس کا نیچ دیتا ہے اور اس طرح اسے دس روپے حاصل ہو گئے تاہم باائع کے اس کے ذمے ادھار پندرہ ہیں۔“<sup>①</sup>

یہاں یہ امر نگاہ میں رہے کہ درمحترم میں عینہ کی جس صورت کا تذکرہ کیا گیا ہے کہ رقم کا ضرورت مند کوئی چیز ادھار مہنگے داموں خرید کر فروخت کنندہ کے علاوہ کسی تیسرے شخص کو نقدستے داموں نیچ دے یہ صورت ‘بیع التَّوْرُقُ’ کہلاتی ہے جو صحیح رائے کے مطابق ناجائز ہے مگر بعض اسلامی بینکوں میں بھرپور طریقے سے اس کا استعمال جاری ہے۔

اسلامی بینکوں میں عموماً یہ طریقہ نقد سرمائے (Liquidity) کا انتظام کرنے کے لئے اختیار کیا جاتا ہے۔ جس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ جس بینک کو سرمائے کی ضرورت ہو وہ دوسرے بینک جس کے پاس اضافی سرمایہ موجود ہوتا ہے سے کوئی مخصوص چیز کچھ فیصلہ شرح منافع کے عوض مرابح کی بنیاد پر خرید لیتا ہے۔ بعد میں بینک یہ چیز اجتنب کے ذریعے مارکیٹ میں فروخت کر کے اپنی ضرورت کے مطابق سرمایہ حاصل کر لیتا ہے۔ یہ حقیقت میں تورق ہے جو حنفی فقهاء کے نزدیک بیع عینہ کی ایک شکل ہے مگر اسلامی بینک اعترافات سے بچنے کیلئے اس کو Murabaha Reverse کا نام دے دیتے ہیں۔

4. قرض کی شرط پر خرید و فروخت: بیع کی ممنوعہ صورتوں میں سے ایک صورت قرض دینے کی شرط پر کوئی چیز پہنچانا یا خریدنا یا قرض دینے کے بد لے خرید و فروخت کی شرط لگانا ہے۔ یہ صورت چونکہ اس خطرے سے خالی نہیں کہ قرض دہندا اگر فروخت کنندہ ہے تو وہ بازار

① رد المحتار مطلب بیع العینہ۔

## معیشت و تجارت کے اسلامی احکام

52

سے زائد منافع وصول کر لے یا اگر خریدار ہے تو قرض لینے والے کو کم منافع دے اور یوں معاملہ میں سود کی آمیزش ہو جائے اس لئے نبی ﷺ نے اسے منوع قرار دیا ہے:

”أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ نَهَىٰ عَنْ سَلْفٍ وَبَيْعٍ“  
”رسول اللہ ﷺ نے قرض اور بیع سے منع فرمایا ہے۔“<sup>①</sup>

محمد بن جلیل امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”أَنَّ النَّبِيَّ نَهَىٰ أَنْ يَجْمِعَ الرَّجُلُ بَيْنَ سَلْفٍ وَبَيْعٍ وَمَعْلُومٍ أَنَّهُ لَوْ أَفْرَدَ أَحَدَهُمَا عَنِ الْآخَرِ صَحُّ وَإِنَّمَا ذَاكُ لِأَنَّ اقْتِرَانَ أَحَدَهُمَا بِالْآخَرِ ذَرِيعَةٌ إِلَى أَنْ يَقْرُضَهُ أَلْفًا وَبَيْعَهُ سَلْعَةٌ تَسَاوِي ثَمَانِمِائَةً بِأَلْفِ أَخْرَى فَيَكُونُ قَدْ أَعْطَاهُ أَلْفًا وَسَلْعَةً بِثَمَانِمِائَةٍ لِيَأْخُذَ مِنْهُ أَلْفَيْنِ وَهَذَا هُوَ“

معنی الربا فانظر إلى حمايته الذريعة إلى ذلك بكل طریق،

”بِلَا شَبَهٍ نَهَىٰ نَبِيُّنَا كَمَا كَمَا كَوَلَّ خَصْ قَرْضٍ أَوْ بَيْعٍ كَمَا مَعَالَمَ جَمْعَ كَمَا“ اور یہ بات معلوم ہے کہ اگر ان میں سے ہر ایک کو دوسرے سے الگ کر کے انجام دیا جاتا تو وہ صحیح ہوتا۔ لیکن دونوں کو جمع کرنے کی ممانعت اس لئے فرمائی کہ ایک معااملے کو دوسرے کے ساتھ ملانا سودی لیں دین کا ذریعہ بن سکتا ہے وہ اس طرح کہ وہ مشتری کو ایک ہزار قرض دے اور آٹھ سو کا سامان الگ سے ایک ہزار کے عوض فروخت کر دے تو اس طرح اس نے مشتری کو ایک ہزار (قرض) دیا اور آٹھ سو کی مالیت کا سامان (ایک ہزار میں) فروخت کر دیا تاکہ اس سے دو ہزار وصول پانے اور سود کا معنی بھی یہی ہے۔ دیکھو! نبی ﷺ نے سودی ذرائع سے ہر طریقے سے بچایا ہے۔<sup>②</sup>

(۱) سنن النسائي، باب سلف و بيع - سنن أبي داؤد، باب في الرجل بيع مال ليس عنده۔ الترمذی باب ماجاء في كراهة بيع ما ليس عندك۔

(۲) اعلام الموقعين : ج 3، ص 141.

علامہ ابن قدامة حنبلی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:  
 'ولو باعه بشرط أن يسلفه أو يقرضه أو شرط المشترى ذلك عليه  
 فهو محرم والبيع باطل'،  
 'اور اگر باع مشتری کو اس شرط پر بیچ کر وہ اسے قرض دے گا یا مشتری باع پر اس کی  
 شرط لگائے تو یہ حرام ہے اور بیع باطل ہے۔'<sup>①</sup>

### نقص نہ چھپا سکیں

دین اسلام خیر خواہی کا دین ہے اس لیے مسلمان تاجر پر لازم ہے کہ لین دین کے وقت سچائی سے کام لے اور خریدار پر حقیقت حال واضح کرے، مال کے نقص کو نہ چھپائے، ملاوٹ، کمر و فریب، جھوٹ اور دھوکہ دہی سے مکمل اجتناب کرے، یہ سوچ نہ رکھے کہ سچ بولنے سے منافع میں کمی واقع ہوگی کیونکہ سچ بولنے سے اللہ تعالیٰ تھوڑے منافع میں بھی برکت ڈال دیتا ہے جبکہ جھوٹ سے حاصل کیا ہوا زیادہ منافع بھی بے برکت ہوتا ہے، چنانچہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

'فَإِنْ صَدَقَا وَبَيَّنَا بُورِكَ لَهُمَا فِي بَيْعِهِمَا، وَإِنْ كَتَمَا وَكَذَّبَا مُحِقَّتْ  
 بَرَكَةُ بَيْعِهِمَا'

"اگر وہ دونوں (تاجر اور گاہک) سچ بولیں اور ایک دوسرے پر حقیقت حال واضح کر دیں تو ان کے سودے میں برکت ہوگی، اور اگر دونوں نے جھوٹ بالا اور عیب کو چھپایا تو ان کے سودے سے برکت مٹا دی جائے گی۔"<sup>②</sup>

فریقین کو چاہیے کہ وہ معاملہ کرتے وقت ہمیشہ اس حدیث کو پیش نظر رکھیں۔ بعض دو کاندرا

① المعني ج 6، ص 334 .

② صحيح البخاري كتاب البيوع: باب ما يتحقق الكذب

چیز کا نقش واضح نہیں کرتے بلکہ اس کی ذمہ داری خریدار پر ڈال دیتے ہیں کہ آپ خود یکھ لیں اگر بعد میں کوئی نقش نکلا تو ہم ذمہ دار نہ ہو گئے حالانکہ ان کو اس کا علم ہوتا ہے یہ طریقہ خلاف شریعت ہے۔ نبی کریم ﷺ کا ارشادِ گرامی ہے۔

الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمٍ وَلَا يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ بَاعَ مِنْ أَخِيهِ بَيْعًا فِيهِ عَيْبٌ  
إِلَّا بَيْنَهُمَا

”ایک مسلمان دوسرے مسلمان کا بھائی ہے۔ اور کسی مسلمان کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ اپنے بھائی کو ایسی چیز بیچے جس میں عیب ہو سوائے اس کے کہ وہ اس پر واضح کر دے۔“<sup>①</sup>

یعنی فروخت کنندہ کو چاہیے کہ وہ خریدار پر واضح کرے کہ مال میں یہ نقص ہیں۔ مال کے عیوب چھپانا کتنا عظیم جرم ہے، اس کی تینی کا اندازہ اس امر سے لگایا جاسکتا ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے ایسے لوگوں سے پیزاری اور بے تعلقی کا اعلان فرمایا ہے جو چیز کا عیب ظاہر کئے بغیر فروخت کر دیتے ہیں۔ چنانچہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہیان کرتے ہیں:

أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ مَرَّ عَلَى صُبَرَةَ طَعَامٍ فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِيهَا فَنَالَّتْ أَصَابِعُهُ بَلَّا فَقَالَ مَا هَذَا يَا صَاحِبَ الطَّعَامِ قَالَ أَصَابَتْهُ السَّمَاءُ يَارَسُولَ اللَّهِ قَالَ أَفَلَا جَعَلْتَهُ فَوْقَ الطَّعَامِ كَيْ يَرَاهُ النَّاسُ مَنْ غَشَّ فَلَيْسَ مِنِّي

”بے شک رسول اللہ ﷺ غلے کے ایک ڈھیر کے پاس سے گزرے تو آپ نے اپنا ہاتھ اس ڈھیر میں داخل کیا، آپ کی انگلیوں نے گیلا پن محسوس کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا اے غلے والے یہ کیا ہے؟ اس نے کہا یا رسول اللہ ﷺ اس پر بارش پڑ گئی تھی۔

<sup>①</sup> سنن ابن ماجہ باب من باع عیبا فلیبینه وقال ابن حجر فی الفتح اسنادہ حسن۔

آپ نے فرمایا تم نے اس بھی گئے ہوئے غلے کو اور پر کیوں نہ کر دیا تاکہ لوگ اس کو دیکھ سکتے، اس موقع پر آپ ﷺ نے فرمایا جس نے دھوکا دیا اس کا میرے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے۔<sup>①</sup>

یہاں یہ نکتہ غور طلب ہے کہ تاجر نے غلے کو خود گیلانہیں کیا تھا محض گئے حصے کو چھپایا تھا مگر نبی ﷺ نے اسے بھی قابل گرفت قرار دیا کیونکہ نقص خواراک سے لوگوں کی صحت پر برے اثرات مرتب ہوتے ہیں اور اس سے متعدد بیماریاں جنم لیتی ہیں۔ کم روشنی میں گاہک کے سامنے مال پیش کرنا یا مال کی دو تین ہوں تو صرف عمدہ تہبہ ذکھانا اور مال کی بے جا تعریف کرنا بھی دھوکہ دہی میں داخل ہے۔

### ناپ تول میں کمی نہ کریں

دھوکا دہی اور فریب کی بدترین قسم ناپ تول میں کمی ہے، جو لوگ اس عکسین جرم کے مرتكب ہیں وہ اسلام کی نگاہ میں قابل نفرت اور سخت سزا کے مستحق ہیں۔ قرآن مجید نے اس جرم کی شناخت و قباحت اور اخروی سزا یوں بیان فرمائی ہے:

﴿وَيْلٌ لِّلْمُطَفِّفِينَ ۝ إِذَا أَكَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتُوْفُونَ ۝ وَإِذَا كَالُوهُمْ أُوْزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ۝﴾

”ناپ تول میں کمی کرنے والوں کے لیے ہلاکت ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ جب لوگوں سے ناپ کر لیتے ہیں تو پورا پورا لیتے ہیں اور جب انہیں ناپ کرایا تول کر دیتے ہیں تو کم دیتے ہیں۔“<sup>②</sup>

حضرت شعیب عليه السلام جس قوم میں مبعث کئے گئے ان میں شرک کے علاوہ ایک نمایاں بیماری

① صحیح مسلم: باب قول النبي من غشنا.

② المطففين: 1: 3, 2: 3.

یہ بھی تھی کہ وہ ناپ تول میں کمی کرتے تھے، حالانکہ یہ بڑے آسودہ حال تھے۔ جب یہ لوگ حضرت شعیب علیہ السلام کی نصیحت پر بھی باز نہ آئے تو اللہ تعالیٰ نے ان پر آگ برسا کر ان کو مال و دولت سمیت تباہ کر دیا۔ یہ عذاب اس طرح آیا کہ پہلے سات دن تک ان پر سخت گرمی اور دھوپ مسلط کر دی، اس کے بعد بادلوں کا ایک سایہ آیا، چونکہ یہ لوگ سات دن کی سخت گرمی سے بلبلائے ہوئے تھے اس لیے سب سائے تلے جمع ہو گئے تاکہ نہ صندی ہواوں کا لطف اٹھائیں۔ لیکن چند لمحے بعد ہی آسمان سے آگ کے شعلے برنسا شروع ہو گئے، زمین زلزلے سے لرزائی اور ایک سخت پنگھاڑ نے انہیں ہمیشہ کے لیے موت کی نیند سلا دیا۔ قرآن حکیم نے اس واقعہ کی طرف ان الفاظ سے اشارہ کیا ہے:

**(فَكَذَّبُوهُ فَأَخْذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الظُّلَّةِ إِنَّهُ كَانَ عَذَابُ يَوْمٍ عَظِيمٍ)**

”انہوں نے اسے (شعیب علیہ السلام کو) جھٹایا تو انہیں سماں وائل دن کے عذاب نے پکڑ لیا۔ وہ بڑے بھاری دن کا عذاب تھا۔<sup>①</sup>

امام الانبیاء ﷺ کا فرمان ہے:

”وَلَمْ يَنْقُضُوا الْمُكْيَالَ وَالْمِيزَانَ إِلَّا أَخِذُوا بِالسَّيِّئَاتِ وَشِدَّةُ الْمُؤْنَةِ وَجَوْرُ السُّلْطَانِ عَلَيْهِمْ“

”جو قوم ناپ تول میں کمی کرتی ہے تو اس پر قحط سالی، سخت محنت اور حکمرانوں کا ظلم مسلط کر دیا جاتا ہے۔<sup>②</sup>

چونکہ ناپ تول میں ڈنڈی مارنا ظلم ہے جس کی دین اسلام میں قطعاً گنجائش نہیں۔ اس لیے احتیاط کا تقاضا یہی ہے کہ دیتے وقت ذرا جھلتا ہو ادیا جائے۔ فرمان نبوی ہے:

”إِذَا وَرَأْتُمُ فَارِجُحُوا“

① الشعراء: 189.

② سنن ابن ماجہ : باب العقوبات

”جب قول کرو تو جھکتا ہوادو۔“<sup>①</sup>

### فتمیں نہ کھائیں

بعض تاجر اگر جھوٹی فتمیں کھا کر دھوکا دی کے مرتكب ہوتے ہیں تو بعض گاہوں کو مطمئن کرنے کے لیے بہت زیادہ فتمیں کھاتے ہیں، جھوٹی قسم تو بدترین گناہ ہے، روز قیامت اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کی طرف نظر رحمت سے نہیں دیکھے گا لیکن سچی قسم سے بھی پرہیز کرنا چاہیے۔ چنانچہ حدیث کی مستند اور اعلیٰ ترین کتاب صحیح بخاری میں ایک عنوان یوں باندھا گیا ہے۔

بَابُ مَا يُكْرَهُ مِنَ الْحَلِيفِ فِي الْبَيْعِ،

”خرید و فروخت میں فتمیں کھانا مکروہ ہیں۔“<sup>②</sup>

شارح بخاری علامہ ابن حجر عسقلانی اس کی شرح میں لکھتے ہیں:

”یہ کراہت مطلق ہے اگر قسم جھوٹی ہوگی تو مکروہ تحریکی اور اگر سچی ہوگی تو مکروہ تنزیہ ہوگی۔“<sup>③</sup>

یعنی سچی قسم سے بھی اجتناب کرنا چاہیے۔ علامہ بدر الدین عینی عسقلانی نے بھی یہی مطلب بیان کیا ہے۔<sup>④</sup>

ارشاد بنوی کے مطابق یہ عادت برکت کھو دینے کا باعث ہے کیونکہ دنیاوی مفاد کے لیے اللہ تعالیٰ کے با برکت نام کا استعمال غیر مناسب ہے اور بالآخر جب لوگ ایسے تاجر کی عادت سے واقف ہو جاتے ہیں تو پھر اس کی قسموں پر یقین نہیں کرتے یوں اس کی دکانداری خراب ہوتی ہے کیونکہ کاروبار اعتماد پر ہی چلتا ہے اور جب کسی تاجر کی سماں کے متاثر ہوتی ہے تو اس کی تجارت خسارے میں چلی جاتی ہے۔ یہی وجہ ہے اسلام نے فتمیں کھا کر مال بیچنے سے منع کیا ہے حضرت

<sup>①</sup> سنن ابن ماجہ : باب الرجحان فی الوزن

<sup>②</sup> فتح الباری ج 4 ، ص 400.

<sup>③</sup> عمدۃ القاری ج 8 ص 355.

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

الْحَلِفُ مُنَفَّقَةٌ لِلصَّلَعَةِ مُمْحَقَةٌ لِلْبَرَكَةِ ،

”فَتَمَّ تجارتُ كُوْخُوبٍ چَلَاتِيْ ہے مگر بُرَكَتُ كُوْثَمَ كُرَدِيْتِيْ ہے۔“<sup>①</sup>

حضرت ابو قادہ النصاری رض کہتے ہیں کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے سن:

إِنَّمَا كُمُ وَكَثُرَةَ الْحَلِيفِ فِي الْبَيْعِ فَإِنَّهُ يُنْفَقُ ثُمَّ يُمْحَقُ ،

”بیع میں زیادہ قسمیں کھانے سے بچو کیونکہ یہ چیز فروخت تو کر دیتی ہے مگر اس کی  
برکت ختم کر دیتی ہے۔“<sup>②</sup>

نرم رویہ اختیار کریں

کاروباری معاملات اور لین دین میں دوسرے فریق کو رعایت اور سہولت دینا اللہ تعالیٰ کو  
بہت محبوب ہے یہی وجہ ہے اسلام یہ تلقین کرتا ہے کہ فریقین ایک دوسرے کے ساتھ فراخدی،  
نزی اور سیر چشمی کا مظاہرہ کریں، یہی کی طرح سخت اور بے لپک رویہ اختیار نہ کریں۔ پیارے نبی  
صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے:

رَحِيمُ اللَّهُ رَجُلًا سَمِحًا إِذَا بَاعَ ، وَإِذَا اشْتَرَى ، وَإِذَا افْتَضَى ،

”اللہ تعالیٰ اس آدمی پر رحم فرمائے جو بیچتے، خریدتے اور تقاضا کرتے وقت نزی  
کرتا ہے۔“<sup>③</sup>

دوسری روایت میں ہے:

أَفْضَلُ الْمُؤْمِنِينَ رَجُلٌ سَمِحَ الْبَيْعَ ، سَمِحَ الشَّرَاءَ ، سَمِحَ الْقَضَاءَ ،  
سَمِحَ الْاَقْضَاءَ ،

① صحیح بخاری باب یتحقق الله الربا .

② صحیح مسلم باب النہی عن الحلف فی البيع .

③ صحیح البخاری کتاب البيوع: باب السهولة و السماحة فی الشراء و البيع

”بہترین مونمن وہ ہے جو خرید و فروخت، قرض کی ادائیگی اور مطالبه میں نرم ثابت ہوتا ہے۔<sup>①</sup>

بعض اوقات چیز خریدنے کے بعد انسان کو اس کی ضرورت نہیں رہتی یا وہ یہ محسوس کرتا ہے کہ مجھ سے غلطی ہو گئی، اس صورت میں اگرچہ شریعت دوسرے فریق کو مجبور تو نہیں کرتی کہ وہ ضرور واپس کرے لیکن اگر وہ ایسا کر لے تو یہ بہت بڑی نیکی ہو گی۔ سیدنا ابو ہریرہ رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

‘مَنْ أَقَالَ مُسْلِمًا أَقَالَهُ اللَّهُ عَشْرَةً’

”جو مسلمان کا سودا واپس کرے گا اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس کی غلطیوں سے درگذر فرمائے گا۔<sup>②</sup>

ہمارے ہاں بعض دکانداروں نے یہ عبارت لکھ کر آدمیوں کی ہوتی ہے

”خریدا ہو ماں واپس یا تبدیل نہیں ہو گا“

یہ رویہ نہ تو اس جذبہ اخوت و محبت کے مطابق ہے جس کی تعلیم اسلام اپنے ماننے والوں کو دیتا ہے اور نہ ہی کاروباری لحاظ سے فائدہ مند، کیونکہ جب کسی تاجر کی یہ شہرت ہو جائے کہ وہ خریدی گئی چیز واپس یا تبدیل نہیں کرتا تو لوگ اس کی دکان پر جانے سے کتراتے ہیں جس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ کاروبار سے برکت ختم ہو جاتی ہے۔

### سودے پر سودا کرنا ممنوع ہے

دو پارٹیوں کے درمیان معاملہ طے پاجانے کے بعد تیرے فریق کو یہ اجازت نہیں کہ وہ کسی پارٹی کو ورغلہ کر سودا خراب کرنے کی کوشش کرے۔ نہ تو خریدار سے یہ کہا جا سکتا ہے کہ آپ سودا

① طبرانی او سسط: ح، ص 297.

② سنن ابی داؤد باب فضل الاقالة.

ختم کردیں میں تمہیں بھی چیز اس سے کم قیمت پر مہیا کر دیتا ہوں اور نہ ہی فروخت کرنے کو یہ پیشکش کی جاسکتی ہے کہ تم یہ چیز اسے نہ دو میں اس سے زیادہ میں خریدتا ہوں۔ یہ دونوں طریقے اسلامی تعلیمات کے خلاف ہیں کیونکہ اس طرح لوگوں کے درمیان نفرت و عدوات بھی پیدا ہو سکتی ہے اور قیمتیں بھی بڑھ سکتی ہیں کہ جب ایک شخص زیادہ قیمت لگائے گا تو ہو سکتا ہے کوئی تیرا اور پھر چوتھا اس سے بھی زیادہ قیمت لگادے، یوں محض ضد کی وجہ سے چیز مہنگی ہو سکتی ہے اس لیے حدیث میں اس سے منع کیا گیا ہے۔ چنانچہ حضرت ابو ہریرہ رض نے اس کو مذکور کرتے ہیں نبی ﷺ نے فرمایا:

وَلَا يَبْعِثُ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعٍ بَعْضٍ  
”کوئی شخص کسی کے سودے پر سودانہ کرے۔“ <sup>①</sup>

دوسری حدیث میں ہے:

لَا يَسْمِعُ الْمُسْلِمُ عَلَى سَوْمٍ أَخِيهِ  
”مسلمان اپنے بھائی کی قیمت پر قیمت نہ لگائے۔“ <sup>②</sup>

اگرچہ نیلامی (بولی) میں بھی ایک شخص دوسرے شخص کی طرف سے لگائی گئی قیمت پر قیمت لگاتا ہے مگر یہ جائز ہے۔

ایک تو اس لیے کہ نیلام کا جواز خود نبی اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم سے ثابت ہے۔ حضرت انس رض سے منقول ہے:

أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلی اللہ علیہ و آله و سلم بَاعَ حِلْسًا وَقَدَحًا وَقَالَ مَنْ يَشْتَرِي هَذَا الْحِلْسَ وَالْقَدَحَ فَقَالَ رَجُلٌ أَخَذَهُمَا بِدِرْهَمٍ فَقَالَ النَّبِيُّ صلی اللہ علیہ و آله و سلم مَنْ يَزِيدُ عَلَى دِرْهَمٍ مَنْ يَزِيدُ عَلَى دِرْهَمٍ فَأَعْطَاهُ رَجُلٌ دِرْهَمَيْنِ فَبَاعَهُمَا مِنْهُ ،

① صحیح مسلم، البر والصلة، باب تحريم ظلم المسلم وخذله .

② صحیح مسلم تحريم بيع الرجل على بيع أخيه .

”رسول اللہ ﷺ نے ایک کمبل اور پیالہ فروخت کیا۔ آپ نے فرمایا یہ کمبل اور پیالہ کو نخریدے گا ایک شخص نے کہا میں یہ دونوں چیزیں ایک درہم میں لیتا ہوں نبی ﷺ نے فرمایا ایک درہم سے زائد کون دے گا ایک شخص نے دو درہم دیئے تو آپ نے یہ دونوں چیزیں اس کو بیچ دی۔“<sup>①</sup>

جلیل المرتبت محدث و فقیہ امام بخاری رضی اللہ عنہ نے صحیح بخاری میں اس کے حق میں ایک عنوان بایں الفاظ قائم کیا ہے۔

’باب بیع المزايدة‘

”نیلای کے جواز میں“

♦ دوسرا اس لیے کہ قیمت پر قیمت لگاتاب ناجائز ہے جب فروخت کنندہ پہلے شخص کو فروخت کرنے پر آمادگی ظاہر کر چکا ہو، لیکن اگر اس نے ابھی تک اپنی آمادگی کا اظہار نہ کیا ہو صرف خواہشمندوں کو قیمت لگانے کی دعوت دے رہا ہو تو پھر یہ جائز ہے۔ نیلای میں چونکہ فروخت کنندہ کی دعوت پر قیمت لگائی جا رہی ہوتی ہے لہذا یہ اس ممانعت میں داخل نہیں ہے۔

### گناہ میں معاون نہ بنیں

ہر مسلمان کا دینی فریضہ ہے کہ وہ اپنی استطاعت و استعداد کی حد تک بدی اور فاشی کے انداد کے لیے جدوجہد کرے، لہذا کسی مومن کے لیے یہ قطعاً جائز نہیں کہ وہ مال و دولت کی خاطر برائی کے فروغ میں مدد و معاون بنے۔ قرآن مجید نے دنیا میں زندگی گزارنے کا ایک زریں اصول یہ بتایا ہے:

﴿وَتَعَاوُنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَىٰ وَلَا تَعَاوُنُوا عَلَى الِإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ وَاتَّقُوا

① سنن ترمذی: کتاب البيوع، باب ماجاء في بيع من يزيد و قال هذا حديث حسن

اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ

”نیکی اور تقوی میں ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کرتے رہو۔ گناہ اور زیادتی میں ایک دوسرے کے معاون نہ بنو، اور اللہ سے ذرتے رہو، بے شک وہ سخت عذاب والا ہے۔“<sup>①</sup>

اس حکم کا اطلاق خرید و فروخت کے معاملات پر بھی ہوتا ہے لہذا اگر کسی فروخت کنندہ کو یہ یقین ہو کہ خریدار مجھ سے خریدی گئی چیز حرام مقصد کے لیے استعمال کرے گا تو اس کے ساتھ معاملہ کرنا جائز نہیں ہوگا۔ حضرت بریڈہ رض سے مروی ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا:

مَنْ حَسِنَ الْعِنَبَ أَيَّامَ الْقِطَافِ حَتَّىٰ بَيْسِعَةَ مِمَّنْ يَتَّخِذُهُ حَمْرًا فَقَدْ تَفَحَّمَ النَّارَ عَلَىٰ بَصِيرَةَ

”جس نے انگور اتارنے کے زمانہ میں روکے رکھتے تاکہ شراب ساز کو فروخت کرے وہ جانتے بوجھتے جہنم میں جا گھسا۔“<sup>②</sup>

صحیح بخاری میں مذکور ہے:

وَكَرِهَ عُمَرُانُ بْنُ حُصَيْنٍ بَيْسِعَةَ فِي الْفَتْنَةِ

”عمران بن حصین رض نے فتنہ (مسلمانوں کی باہمی لڑائی) کے دور میں اسلحہ کی فروخت کو کمروہ قرار دیا ہے۔“<sup>③</sup>

اس کی شرح میں علامہ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

”اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ خریدار کے ساتھ تعاون ہے اور یہ تب منع ہے جب صورت حال واضح نہ ہو لیکن جب با غنی کا علم ہو پھر برحق جماعت کو بیچنے میں کوئی حرج نہیں۔

① المائدۃ: 2.

② بلوغ المرام و حسن ابن حجر استنادہ۔

③ باب بیع السلاح فی الفتنة و غيرها۔

ابن بطال کہتے ہیں فتنہ کے زمانہ میں اسلحہ کی فروخت اس لیے منوع ہے کہ یہ گناہ پر تعاوون کی ایک شکل ہے اسی لیے امام مالک، شافعی، احمد اور اسحاق نے شراب ساز کو انگور یا پیچے مکروہ سمجھتے ہیں۔<sup>①</sup>

علامہ ابن قیم رحمۃ اللہ فرماتے ہیں:

”اس بارے میں شریعت کے دلائل اور قواعد واضح ہیں کہ معاملات میں مقاصد کا اعتبار ہوتا ہے اور یہ کسی معاملے کے صحیح و فاسد اور حلال و حرام ہونے میں مؤثر ہوتے ہیں۔<sup>②</sup>“

آگے چل کر لکھتے ہیں:

”کذلك السلاح يبيعه الرجل لمن يعرف انه يقتل به مسلما حرام باطل لما فيه من الإعانة على الإثم والعدوان“  
”اسی طرح اس شخص کو اسلحہ فروخت کرنا بھی باطل اور حرام ہے جس کے بارے میں یہ معلوم ہو کہ وہ اس کے ذریعے کسی مسلمان کو قتل کرے گا کیونکہ یہ ظلم و زیادتی میں تعاوون ہے۔“

اس سے صاف واضح ہے کہ ڈاکوؤں اور معاشرہ میں بری شہرت رکھنے والے عناصر کو اسلحہ فروخت کرنا حرام ہے کیونکہ یہ معصیت و نافرمانی میں تعاوون ہے۔ حرام کار و بار کے لیے جگہ فروخت کرنے کا بھی بھی حکم ہے بشرط کہ معاهدہ بیع کے وقت فروخت کنندہ کے علم میں ہو کہ خریدار اس کو حرام مقاصد کے لیے استعمال کرے گا لیکن اگر معاهدے کے وقت اس کی نیت معلوم نہ ہو اور بعد ازاں وہ اس کا غلط استعمال شروع کر دے تو اس صورت میں فروخت کنندہ پر کوئی گناہ نہیں ہو گا۔ یہاں یہ بات بھی ملوظ خاطر رکھیں کہ شرعاً فروخت کنندہ پر مشتری سے خریداری کا

<sup>①</sup> فتح الباری ج 4 ص 408.

<sup>②</sup> اعلام الموقعين متى يحمل الكلام على غير ظاهره .

مقصد معلوم کرنے کی پابندی نہیں ہے۔

### ادھار معاملات لکھ لیا کریں

کاروباری طبقہ کو اکثر ادھار خرید و فروخت کی ضرورت پیش آتی رہتی ہے۔ بعض اوقات فریقینہا ہمیں اعتماد اور خوشنگوار تعلقات کی بنا پر ابتداء میں کسی تحریر کی ضرورت محسوس نہیں کرتے مگر بعد میں بے اعتمادی اور غلط فہمیاں پیدا ہو جاتی ہیں اور نوبت لڑائی، جھگڑے اور مقدمہ بازی تک جا پہنچتی ہے یا زیادہ عرصہ گزرنے کی وجہ سے مشتری کو یاد ہی نہیں رہتا کہ اس نے کوئی چیز خریدی تھی یا نہیں، اگر خریدی تھی تو کس قیمت پر۔

اس کے علاوہ یہ بھی امکان ہے کہ مشتری اچانک فوت ہو جائے اور تحریری ثبوت نہ ہونے کی وجہ سے اس کے ورثاء ادا یگی سے انکار کر دیں۔ اس موقع پر اگر کسی فریق کے پاس تحریر موجود ہو تو یہ شہادت کا کام دے سکتی ہے۔ اس لیے قرآن حکیم نے یہ تلقین کی ہے کہ ادھار خرید و فروخت کی دستاویز لکھ لی جائے تا کہ بعد میں تنازعات اور اختلافات پیدا نہ ہوں اور اگر ہوں تو ان سے نہٹنا آسان ہو۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَآءَنْتُم بِذِيْنِ إِلَى أَجَلٍ مُسَمًّى فَأَكْتُبُوهُ﴾

”اے ایمان والو! جب تم مدت معین تک ادھار کا معاملہ کرو تو اسے لکھ لیا کرو۔“<sup>①</sup>

اگرچہ اہل علم کی اصطلاح میں یہ حکم واجب نہیں لیکن اس کی اہمیت و افادیت سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ جو لوگ اس حکم کو معمولی سمجھ کر غفلت برنتے ہیں وہ بسا اوقات ایسے جھگڑوں میں پھنس جاتے ہیں جن سے نکلا آسان نہیں ہوتا۔ لہذا اگر قرآن کی اس گران قدر تعلیم پر عمل کر لیا جائے تو بعد میں پیدا ہونے والے بہت سے مفاسد کا سد باب ہو سکتا ہے۔

چونکہ نقد لیں دین میں اختلاف کا اندیشہ کم ہوتا ہے، اس لیے قرآن حکیم نے نقد خرید

① البقرة: 282.

و فروخت کو ضبط تحریر میں لانے کی پابندی عائد نہیں فرمائی۔ البتہ اگر فروخت شدہ چیز بڑی مالیت کی ہو تو پھر سید کا اہتمام ضرور ہونا چاہیے تاکہ بعد میں کوئی نقش سامنے آئے تو مشتری کے پاس خریداری کا ثبوت موجود ہو جو فروخت کنندہ کو دیکھایا جائے سکے جیسا کہ حضرت عداء بن خالد رض بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے آنحضرت ﷺ سے ایک غلام یا لوٹدی خریدی اور آپ نے ثبوت کے طور پر مجھے تحریر لکھ کر دی:

هَذَا مَا أَشْرَى الْعَدَاءُ بْنُ خَالِدٍ بْنِ هَوْذَةَ مِنْ مُحَمَّدٍ رَسُولِ اللَّهِ  
أَشْرَى مِنْهُ عَبْدًا أَوْ أَمَةً لَا ذَاءَ وَلَا غَائِلَةَ وَلَا بَيْتَةَ يَبْعَثُهُ الْمُسْلِمُونَ  
”یہ وہ خریداری ہے جو عداء بن خالد بن ھوذہ نے محمد رسول اللہ ﷺ سے کی ہے۔ اس  
نے آپ سے ایک ایسا غلام یا لوٹدی خریدی ہے جس میں نہ کوئی عیب ہے اور نہ ہی  
اخلاقی برائی اور دھوکہ دہی ہے، یہ ایک مسلمان کی مسلمان کے ساتھ رجع ہے۔“<sup>①</sup>

① سنن ترمذی، باب ما جاء في كتابة الشروط . سنن ابن ماجه ، باب شراء الرقيق.

## فروخت کی جانے والی چیز کے متعلق ہدایات

جو چیز فروخت کی جا رہی ہو اس کے متعلق بھی شریعت نے واضح اصول طے کر دیئے ہیں جن کی پابندی ضروری ہے۔

### قرض دستاویزات کی تجارت جائز نہیں

شرعی قواعد و ضوابط کے تحت قرض کے تمثیلات اور کریڈٹ دستاویزات پر منافع کمانا جائز نہیں کیونکہ شریعت کی رو سے قرض تجارتی معاملہ نہیں ہے۔ لہذا ذیپنگرز، پاکستان انوسمنٹ بائیز (پی آئی بی) فیڈرل انوسمنٹ بائیز (ایف آئی بی) روایتی ٹرم فائل سرٹیکٹس (ٹی ایف سی) اور ٹریش ری بلز (ٹی بلز) کی خرید و فروخت منوع ہے کیونکہ یہ سب سودی قرض کے تمثیلات ہیں۔ بل آف ایچینج (Bill of Exchange) کی ڈسکاؤنٹ جس کا کاروباری حقوق میں خاص احوال ہے بھی کریڈٹ دستاویز بیچنے کی ایک شکل ہے۔ حالیہ مالیاتی بحران جس نے پوری دنیا کو اپنی لپیٹ میں لے رکھا ہے کی ایک بڑی وجہ قرضوں اور ان کے مشتقات (Derivatives) کی خرید و فروخت ہے۔ اگر معاشی سرگرمیوں سے اس عصر کو ختم کر دیں تو موجودہ بحران پر بڑی حد تک قابو پایا جا سکتا ہے۔

کریڈٹ دستاویزات کی بیع سے ملتی جلتی ایک صورت ٹکلوک کی خرید و فروخت ہے جس کا تذکرہ کتب حدیث میں موجود ہے۔ ٹکلوک "ٹکت" کی جمع ہے جس کا معنی ہے "دستاویز"۔ مرداں بن حکم کے دور میں بیت المال سے راشن حاصل کرنے کے لیے لوگوں کو کارڈ ز جاری کئے جاتے جنہیں ٹکلوک کہا جاتا تھا۔ بعض لوگ یہ کارڈ ز فروخت کر دیتے تھے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ مرداں سے ملاقات کے لیے گئے تو ان سے کہا آپ نے تو سود کی بیع کو جائز قرار دے دیا ہے،

مروان نے کہا میں نے تو ایسا نہیں کیا، انہوں نے فرمایا آپ نے صکوں فروخت کرنے کی اجازت دی ہے حالانکہ رسول اللہ ﷺ نے غلے کی بیع سے منع فرمایا ہے تا آنکہ اسے قبضہ میں لے لیا جائے۔ چنانچہ مروان نے اپنے خطاب میں اس پر پابندی لگانے کا اعلان کر دیا۔ سلیمان بن یسар کہتے ہیں میں نے سیکورٹی الہکاروں کو دیکھا وہ لوگوں کے ہاتھوں سے صکوں چھین رہے تھے۔<sup>①</sup>

### چیز کا استعمال جائز ہو

دوسرے اصول یہ ہے کہ صرف انہی چیزوں کا لین دین ہو جن سے عام حالات میں شرعی طور پر فائدہ حاصل کیا جا سکتا ہو، جن چیزوں سے عام حالات میں فائدہ اٹھانا جائز نہیں ان کی خرید و فروخت بھی نہیں ہو سکتی۔ جیسے شراب، مردار اور خزری وغیرہ ہیں یہ چیزیں ہر حال میں حرام ہیں ان سے اضطراری حالت میں تو فائدہ اٹھایا جا سکتا ہے لیکن ان کو کسی قسم کے حالات میں فروخت نہیں جاسکتا۔ چنانچہ عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کا یہ فرمان نقل کرتے ہیں:

إِنَّ اللَّهَ إِذَا حَرَمَ عَلَىٰ قَوْمٍ أُكْلَ شَيْءَ حَرَمَ عَلَيْهِمْ نَمَةً

”یقیناً اللہ تعالیٰ جب کسی قوم پر کسی چیز کا کھانا حرام کرتے ہیں تو ان پر اس کی قیمت بھی حرام کر دیتے ہیں۔<sup>②</sup>“

وہ کوئی کوئی اشیاء ہیں جن کے استعمال کی شرعی طور پر اجازت نہیں اس سلسلے میں بعض قرآنی آیات ملاحظہ ہوں۔

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَرْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَبِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾

① صحیح مسلم: کتاب البيوع، باب بطلان بيع المبيع قبل القبض.

② سنن ابی داؤد باب فی ثمن الخمر و الميتة.

”اے ایمان والو! شراب، جوا، بت اور فال نکالنے کے تیرنا پاک ہیں، شیطانی عمل  
ہیں الہذا ان سے بچو تو کہ تم فلاح پاؤ۔“<sup>①</sup>

﴿قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِيمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ  
يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ حِنْزِيرٍ فِإِنَّهُ رِجْسٌ﴾

”کہہ دبیجے میری طرف جو وہی کی گئی ہے اس میں کسی کھانے والے پر میں کوئی چیز  
حرام نہیں پاتا سوائے اس کے کہ وہ مردار ہو، یا بہایا ہوا خون ہو، یا خنزیر کا گوشت ہو  
پس یقیناً وہ نجس ہے۔“<sup>②</sup>

﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهُو الْحَدِيثُ لِيُضْلِلَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ  
عِلْمٍ وَيَتَّخِذُهَا هُرُواً أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ﴾

”بعض لوگ وہ ہیں جو دلفریب باقی خریدتے ہیں تا بغیر علم کے اللہ کی راہ سے گمراہ  
کریں اور ان کو مذاق بناتے ہیں ان لوگوں کے لیے رسا کن عذاب ہے۔“<sup>③</sup>

قرآن مجید کی ان آیات میں شراب، جوے، بتوں، فال نکالنے کے تیروں، مردار، بہائے  
گئے خون، خنزیر کے گوشت اور دلفریب باقیوں کی حرمت بیان کی گئی ہے۔ شراب کے علاوہ دیگر  
مشیات اور مخدرات کا بھی یہی حکم ہے۔ اسی طرح بتوں کے علاوہ باقی آلات شر کیہی بھی اس حرمت  
میں داخل ہیں جبکہ دلفریب باقیوں میں گانے، موسیقی ناول، فخش لٹریچر اور باطل نظریات پر مشتمل  
کتب سب شامل ہے۔ الہذا گانوں اور موسیقی پر مشتمل آڑیو، ویڈیو کسٹمیش، سی ڈیز، فناشی، جادو  
اور علم نجوم کی تعلیم پر مبنی کتب کی تجارت حرام ہے۔

نبی ﷺ نے کتے اور پلے کی قیمت سے بھی منع فرمایا ہے۔ ابو زیر کہتے ہیں میں نے:

① المائدۃ: ۹۰

② الانعام: 145.

③ لقمن: 6.

سَأَلَتْ جَاهِرًا عَنْ ثَمَنِ الْكَلْبِ وَالسُّنُورِ قَالَ زَجَرَ النَّبِيُّ ﷺ عَنْ ذَلِكَ،  
”جاہرؑ سے کتنے اور پیسے کی قیمت کے بارہ میں پوچھا۔ انہوں فرمایا تھی مثلاً نے  
اس سے ڈانٹا ہے۔“<sup>①</sup>

یہاں یہ امر بھی لائق توجہ ہے کہ حرام اشیاء کا لین دین جس شکل میں بھی ہو وہ ناجائز ہی شمار ہو  
گا، جیسا کہ سیدنا جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما یا کرتے ہیں کہ انہوں نے فتح کمک کے سال مکہ مکرمہ میں  
نبی ﷺ کو یہ فرماتے سن:

إِنَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ حَرَمٌ بَيْعُ الْخَمْرِ وَالْمَيْتَةِ وَالْغَنِيمَةِ وَالْأَصْنَامِ فَقِيلَ  
يَا رَسُولَ اللَّهِ أَرَأَيْتَ شُحُومَ الْمَيْتَةِ فَإِنَّهُ يُطْلَى بِهَا السُّفْنُ وَيُدْهَنُ بِهَا  
الْحُلُودُ وَيَسْتَصْبِحُ بِهَا النَّاسُ فَقَالَ لَا هُوَ حَرَامٌ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
عِنْدَ ذَلِكَ قَاتَلَ اللَّهُ الْيَهُودَ إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ لَمَّا حَرَمَ عَلَيْهِمْ  
شُحُومَهَا أَجْمَلُوهُ ثُمَّ بَاعُوهُ فَأَكَلُوا ثَمَنَهُ )

” بلاشبہ اللہ اور اس کے رسول نے شراب، مردار، خزیر اور بتوں کی خرید و فروخت کو  
حرام قرار دیا ہے۔ عرض کیا گیا یا رسول اللہ ﷺ مردار کی چربی کے متعلق آپ کی کیا  
رانے ہے کیونکہ یہ کشتیوں کو لگائی جاتی ہے اور اس سے چیزوں کو ماش کی جاتی ہے اور  
لوگ اس کو چرانگوں میں جلاتے ہیں، تو آپ نے فرمایا نہیں یہ بھی حرام ہے۔ پھر اس  
موقع پر آپ نے فرمایا اللہ یہودیوں کو تباہ کرے جب اللہ تعالیٰ نے ان پر چربی حرام کی  
تو انہوں نے اس کو پکھلا کر بیچا اور اس کی قیمت کھا گئے۔“<sup>②</sup>

### ابہام سے پاک ہو

تیرا اصول یہ ہے کہ جس چیز کا سودا ہو رہا ہے وہ اپنی جنس، ذات، مقدار اور اوصاف کے

① صحیح مسلم باب تحریم ثمن الكلب .

② صحیح بخاری باب بيع الميتة والاصنام ، صحیح مسلم باب تحریم بيع الخمر .

لکاظ سے بالکل واضح اور متعین ہو، کسی بھی اعتبار سے مجہم یا غیر واضح نہ ہو، اس قسم کے ابہام کو اصطلاح میں ”غرض“ (Uncertainty) کہتے ہیں جو شریعت کی نظر میں منوع ہے جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ رض سے مردی ہے:

”نَهَى رَسُولُ اللَّهِ عَنْ بَيْعِ الْحَصَاءِ وَعَنْ بَيْعِ الْغَرَرِ“

”رسول اللہ ﷺ نے کنکری کی بیع اور غرر پر مشتمل بیع سے منع فرمایا ہے۔“<sup>①</sup>

کنکری کی بیع خرید و فروخت کا وہ طریقہ ہے جو زمانہ جاہلیت میں رائج تھا۔ فروخت کنندہ خریدار سے کہتا میں یہ کنکری پھیکتا ہوں یہ جہاں گرے گی میں وہاں تک یہ زمین آپ کو اتنے میں فروخت کرتا ہوں۔ یہ منوع ہے، کیونکہ اس صورت میں زمین مجہم رہتی ہے، جبکہ شریعت کا حکم یہ ہے کہ جو چیز فروخت کی جا رہی ہو وہ واضح اور متعین ہونی چاہیے۔ یہ بھی اصل میں غرر ہی ہے مگر چونکہ زمانہ جاہلیت میں لوگ اس میں ملوث تھے اس لیے اس کا علیحدہ تذکرہ فرمایا۔ اس نوعیت کی اور بھی کئی بیوں رائج تھیں مگر آپ ﷺ نے سب پر پابندی عائد فرمادی۔

ہمارے معاشرے میں ہاؤسنگ اسکیموں کی فائلیں فروخت کرنے کا رواج ہے حالانکہ ابھی وہاں نہ تو پلانگ ہوئی ہوتی ہے اور نہ ہی افراد کا الگ الگ حصہ متعین ہوتا ہے۔ شرعی اعتبار سے فائلز کی خرید و فروخت جائز نہیں کیونکہ جب تک اسکیم کی پلانگ نہ کر دی جائے پلاٹ مجہم رہتا ہے جس کی نشاندہ ہی ممکن نہیں ہوتی اور مجہم چیز کی خرید و فروخت ناجائز ہے۔ اس لیے صحیح طریقہ یہ ہے کہ پہلے پلانگ کی جائے اس کے بعد خرید و فروخت شروع ہو۔

### زمین میں پوشیدہ سبز یوں کی بیع

بعض اوقات کاشت کا شلجم، گاجر، مولی، اروی، لہسن اور پیاز وغیرہ کی فصل کو زمین کے اندر ہی فروخت کر دیتے ہیں، چونکہ یہ سبز یا زمین میں پوشیدہ ہوتی ہیں اس لیے یہ سوال پیدا ہوتا

① صحیح مسلم باب بطلان بیع الحصاء۔

ہے کہ ایسا کرنا درست ہے یا یہ غر کے زمرہ میں داخل ہے؟ جلیل القدر فقیہ امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ اس کے جواب میں فرماتے ہیں:

’ولیس من بیع الغر بیع المغیبات فی الارض کاللفت والجزر والفحول والقلقاں والبصل ونحوها فإنها معلومة بالعادة يعرفها أهل الخبرة بها وظاهرها عنوان باطنها فهو كظاهر الصبرة مع باطنها ولو قدر أن فی ذلك غررا فهو غرر يسير يغتفر فی جنب المصلحة العامة التي لا بد للناس منها‘

”جو بزریاں زمین میں پوشیدہ ہوتیں ہیں جیسے شاخ، گاجریں، مولیاں، اروی اور پیاز وغیرہ ہیں ان کی (زمین کے اندر) بیع غر میں داخل نہیں ہے کیونکہ یہ عام طور پر معلوم ہوتیں ہیں ان کے بارے میں معلومات رکھنے والے ان کو جانتے ہوتے ہیں۔ ان کی ظاہری حالت سے ان کی اندر ورنی حالت کا علم ہو جاتا ہے یہ ایسے ہی ہے جیسے غلے کے اوپر والے حصے کو دیکھ کر اس کی اندر ورنی حالت کا پتا چل جاتا ہے اگر اس میں غر تسلیم کر بھی لیا جائے تو یہ معمولی ہو گا جو مفاد عامہ جو کہ لوگوں کے لیے ناگزیر ہے کی وجہ سے ناقابل گرفت ہے۔“<sup>①</sup>

آں رحمۃ اللہ علیہ مزید فرماتے ہیں:

”اگر ان کو ایک ہی مرتبہ نکال کر بینچنے کی شرط عائد کر دی جاتی تو اس میں مشقت ہوتی اور لوگوں کے اموال خراب ہوتے جبکہ شریعت کا یہ تقاضا نہیں ہے۔ اور اگر یہ پابندی لگادی جاتی کہ تھوڑی تھوڑی مقدار میں بیچنے کا یعنی جتنی نکالی جائے اتنی ہی فروخت کی جائے تو اس میں بھی تنگی اور حرج ہوتا، اس سے اصحاب مال اور مشتری کے

<sup>①</sup>زاد المعاد ج 5 ص 820.

مفادات کا م uphol ہونا کسی سے مخفی نہیں ہے۔<sup>①</sup>

### باغات کی خرید و فروخت

عہد رسالت میں مدینہ منورہ سمیت عرب کے پیداواری علاقوں میں آج کل کی طرح یہی رواج تھا کہ لوگ اپنے باغات کا پھل درختوں سے اتار کر بیچنے کی بجائے درختوں کی شاخوں پر لگا ہوا ہی فروخت کر دیتے تھے اور بعض اوقات پھلوں میں صلاحیت پیدا ہونے سے قبل بلکہ پھل کے ظہور سے بھی قبیل بیع کر لیتے تھے لیکن جناب رسالت آب عليه السلام نے یہ ہدایت فرمائی کہ جب تک پھل میں صلاحیت ظاہر نہ ہو اس کی خرید و فروخت درست نہیں۔ جیسا کہ صحیح بخاری میں منقول ہے:

‘أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ نَهَىٰ عَنِ بَيْعِ الشَّمَارِ حَتَّىٰ يَبْدُوا صَلَاحُهَا، نَهَىٰ الْبَائِعَ وَالْمُبَتَاعَ’

”رسول اللہ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ نے پھلوں کی صلاحیت ظاہر ہونے سے قبل ان کی بیع سے منع فرمایا۔ آپ نے یہ پابندی فروخت کرنے والے اور خریدار دونوں پر عائد کی۔“<sup>②</sup>

صلاحیت ظاہر ہونے کی شرط کب پوری ہوتی ہے اس بارے میں روایات مختلف ہیں صحیح بات یہ ہے کہ جب پھل ایسی حالت میں آجائے جس میں اسے کسی استعمال میں لا یا جا سکتا ہو تو اس پر صلاحیت ظاہر ہونے کا اطلاق ہو سکتا ہے اور اس کی خرید و فروخت بھی ہو سکتی ہے، چنانچہ صحیح بخاری کی ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں:

‘وَيُؤْكَلُ كُلُّ مِنْهَا’

”اور وہ کھانے کے قابل ہو جائے۔“

اس سے پہلے کیوں منع ہے اس کی وضاحت کرتے ہوئے نبی اکرم صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ نے فرمایا:

① ایضاً ص 821۔

② صحیح بخاری : کتاب البيوع، باب بَيْعِ الشَّمَارِ قَبْلَ أَنْ يَبْدُوا صَلَاحُهَا

”أَرَأَيْتَ إِذَا مَنَعَ اللَّهُ الشَّمَرَةَ بِمَا يَأْخُذُ أَحَدُكُمْ مَا لَأْخِيهِ،  
”بَتَأْوِيْتُ هُسْبَىٰ! أَكْرَمَ اللَّهُ تَعَالَى نَفْسَهُ بِمَنْعِ الْمَحْرُومِ كَمَا يَأْخُذُ  
اپنے بھائی کا مال لے گا۔“<sup>①</sup>

یعنی اگر آندھی یا کسی دوسرا قدرتی آفت جس میں کسی انسان کا عمل خل نہیں ہوتا کی وجہ سے پھل ضائع ہو گیا تو مشتری کو کچھ حاصل نہیں ہو گا۔ گویا فروخت کننے نے اپنے بھائی کا مال ناقص لیا جو کہ حرام ہے۔

چونکہ اس روایت سے ضمناً یہ مسئلہ بھی مستبط ہوتا ہے کہ اگر کسی نے صلاحیت پیدا ہونے سے قبل درخت پر لگا پھل فروخت کر دیا اور پھر کسی آسمانی آفت سے پھل اس قدر ضائع ہو گیا کہ خریدار کو کچھ بھی حاصل نہ ہوا تو یعنی والے کو خریدار کی رقم واپس کرنا ہو گی اس لئے محدث کیر حضرت امام بخاری رضی اللہ عنہ کا موقف ہے کہ پھلوں میں صلاحیت پیدا ہونے سے پہلے ان کی خرید فروخت ہو سکتی ہے تاہم آفت زدگی کی صورت میں نقصان باغ کے مالک کا ہو گا۔ چنانچہ انہوں نے صحیح بخاری میں اس حدیث پر باب الفاظ عنوان باندھا ہے:

إِذَا بَاعَ الشَّمَارَ قَبْلَ أَنْ يَئْدُو صَلَاحُهَا ثُمَّ أَصَابَتْهُ عَاهَةٌ فَهُوَ مِنَ الْبَائِعِ

”جب کوئی صلاحیت پیدا ہونے سے قبل پھلوں کو فروخت کر دے تو آفت آنے پر نقصان کا ذمہ دار فروخت کننده ہو گا۔“

شارح بخاری علامہ حافظ ابن حجر رضی اللہ عنہ لکھتے ہیں:

”اس عنوان میں امام بخاری کا رجحان اس طرف ہے کہ اگرچہ پھل کی صلاحیت ظاہر نہ ہوئی ہو پھر بھی اس کی بیع صحیح ہے تاہم انہوں نے صلاحیت سے قبل بیع کی صورت میں

① صحیح بخاری : کتاب البيوع ، باب إِذَا بَاعَ الشَّمَارَ قَبْلَ أَنْ يَئْدُو صَلَاحُهَا ثُمَّ أَصَابَتْهُ عَاهَةٌ فَهُوَ مِنَ الْبَائِعِ .

نقسان کا ذمہ دار فروخت کنندہ کو خبر ایا ہے۔<sup>(۱)</sup>

امام بخاری رضی اللہ عنہ نے اپنے موقف کی تائید میں امام زہری کا یہ قول بھی پیش کیا ہے:

لَوْ أَنَّ رَجُلًا ابْتَاعَ ثَمَرًا قَبْلَ أَنْ يَئْدُو صَلَاحَهُ، ثُمَّ أَصَابَتْهُ عَاهَةٌ، كَانَ مَا أَصَابَهُ عَلَى رَبِّهِ،

”اگر کوئی شخص صلاحیت پیدا ہونے سے قبل پھل فروخت کر دے پھر اس پر کوئی آفت آجائے تو نقسان باغ کے مالک کے ذمے ہو گا۔“

بظاہر حضرت امام بخاری رضی اللہ عنہ کا موقف ہی سہل اور معقول معلوم ہوتا ہے اور یہ باغات کی خرید و فروخت کے عصری تقاضے پورے کرتا ہے، اس کے مقابلے میں دیگر نقطہ ہائے نظر لوگوں کے لئے مشکلات کا باعث ثابت ہو سکتے ہیں۔ البتہ باغات کی خرید و فروخت کی وہ صورت ضرور منوع ہو گی جس میں باغ کو دو یا تین سال کے لئے ٹھیک پر دے دیا جاتا ہے جیسا کہ سیدنا جابر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

نَهَى النَّبِيُّ ﷺ عَنْ بَيْعِ السَّنِينَ،

”کہ نبی ﷺ نے (باغات کو) کئی سال کے لئے بیچنے سے منع فرمایا ہے۔“<sup>(۲)</sup>

کیونکہ اس صورت میں جب بیع ہوتی ہے تو پھل کا نام و نشان بھی نہیں ہوتا حالانکہ جب تک کوئی چیز وجود میں نہ آجائے شریعت کی رو سے اس کی بیع جائز نہیں ہے۔ اسے بیع سلم پر بھی قیاس نہیں کیا جا سکتا کیونکہ متعین باغ کی پیداوار میں سلم جائز نہیں۔

سپردگی ممکن ہو

فروخت کی جانے والی چیز کے متعلق چوخا حکم یہ ہے کہ فروخت کنندہ اس کو خریدار کے

(۱) فتح الباری: ج 4، ص 503.

(۲) صحیح مسلم باب کراء الارض.

حوالے کر سکتا ہو، جو چیز خریدار کے پر دنہ کی جا سکتی ہو اس کو بینچنا جائز نہیں کیونکہ مشتری سے قیمت وصول پانے کے بعد چیز اس کے حوالے نہ کرنا صریح زیادتی ہے۔ لہذا فضائل موجود پرندے اور رسی تڑا کر بھاگے ہوئے جانور کو فروخت کرنا صحیح نہیں تا آنکہ مالک ان پر قابو نہ پالے کیونکہ اس حالت میں حوالگی ممکن نہیں۔ چنانچہ علامہ ابن قدامة رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”بھاگے ہوئے غلام کی بیع صحیح نہیں، خواہ اس کے مقام کے بارے میں علم ہو یا نہ ہو اور اسی طرح بھاگے ہوئے اونٹ اور گھوڑے وغیرہ کی بیع بھی درست نہیں۔ امام مالک، شافعی، ابوثور، ابن منذر اور احناف کا بھی یہی نقطہ نظر ہے۔“

اس کی وجہ بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”ایک تو یہ بیع غرر ہے اور دوسرا یہاں پر دگی ممکن نہیں للہ زادیہ جائز نہیں۔“<sup>①</sup>

ایسے ہی اس پلاٹ اور مکان کو بھی بینچنا درست نہیں جس پر کسی نے ناجائز قبضہ کر رکھا ہو یہاں تک کہ اسے ناجائز قابض سے واگزار کرالیا جائے کیونکہ ان صورت میں پر دگی ممکن نہیں ہے۔ ہاں اگر غصب شدہ پلاٹ یا مکان غاصب کو ہی فروخت کیا جائے یا کسی ایسے شخص کو جو غاصب سے قبضہ لینے کی طاقت رکھتا ہو تو ایسی صورت بیع جائز ہو گی تا ہم قبضہ نہ ملنے کی صورت میں خریدار کو بیع منسوخ کرنے کا اختیار ہو گا، چنانچہ مشہور حنبلی فقیہ علامہ بہوتی رضی اللہ عنہ لکھتے ہیں:

’فِإِنْ بَاعَهُ مِنْ غَاصِبِهِ أَوْ قَادِرٍ عَلَى أَخْذِهِ صَحُّ لِعَدَمِ الْغَرْرِ فِإِنْ عَزَّزَ‘

بعد فله الفسخ‘

”اگر غصب شدہ چیز غاصب کو یا ایسے شخص کو بیچ جو قبضہ لے سکتا ہو تو یہ بیع صحیح ہو گی کیونکہ اب غرر نہیں رہا، اور اگر بعد میں قبضہ نہ لے سکا تو اس کو منسوخ کرنے کا حق حاصل ہو گا۔“<sup>②</sup>

<sup>①</sup> المغني ج 6، ص 289.

<sup>②</sup> الروض المربع ۲۷۹

## قیمت کے متعلق ہدایات

یہ بات تو مسلم ہے کہ بیع اسی صورت ہوگی جب مشتری فروخت کنندہ کو بد لے میں کوئی قیمت ادا کرے گا، اس کے بغیر بیع وجود میں نہیں آسکتی تاہم شریعت مطہرہ نے اس پہلو کو نظر انداز نہیں کیا بلکہ اسکے متعلق بھی ہماری مکمل رہنمائی کی ہے۔

اس سلسلہ میں پہلی بات یہ یاد رکھیں کہ معاوضہ کرنی کی شکل میں ہونا ضروری نہیں بلکہ ہر اس چیز کی بیانیاد پر لین دین ہو سکتا ہے جو شریعت کی رو سے جائز اور معاشرہ میں بطور معاوضہ قبول کی جاتی ہو۔ جو چیزیں شرعاً جائز نہ ہوں جیسے شراب، مردار اور خزیر وغیرہ ہے، یا وہ اشیاء جو معاشرہ میں آلمہ مبادرلہ کی حیثیت سے راجح نہ ہوں، وہ قیمت بننے کی صلاحیت نہیں رکھتیں۔

### قیمت معلوم ہو

قیمت کے بارہ میں دوسرا ہدایت یہ دی گئی ہے کہ فریقین کمکل تفصیلات طے کر کے معاملہ کریں، مثلاً قیمت کیا ہوگی، ادا بیگلی فوری ہوگی یا تاخیر سے، اگر تاخیر سے ہوگی تو تکنی مدت بعد، اور ادا بیگلی کا طریقہ کیا ہوگا، یکمشت ہوگی یا اقتطou میں، یہ تمام امور پہلے طے کرنا ضروری ہیں بصورت دیگر بیع منعقد نہیں ہوگی۔ یہی وجہ ہے فقہائے کرام بیع کی شرائط میں ایک شرط یہ بیان کرتے ہیں۔

أن يكُون الشَّمْسُ مَعْلُومًا لِلمُتَعَاقدِينَ أَيْضًا كَمَا تَقْدِمُ لَأَنَّهُ

الْعَوْضُيْنِ فَاشْتَرَطَ الْعِلْمَ بِهِ كَالْمُبِيْعِ،

”فریقین کو قیمت بھی معلوم ہو جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے کیونکہ ایک عوض یہ قیمت ہے لہذا فروخت کی جانے والی چیز کی طرح اس کا بھی علم ہونا چاہیے۔“<sup>①</sup>

① الروض المربيع ص: 281، 280.

قیمت مجهول ہونے کی ایک شکل یہ ہے کہ چیز خریدتے وقت قیمت کا تذکرہ ہی نہ ہوا اور دوسری صورت یہ ہے کہ تذکرہ تو ہو مگر اس طرح کفریقین میں سے کسی کو متعین قیمت کا علم نہ ہو۔ مثلاً یوں کہا جائے کہ میں فلاں چیز کو اس کی بازاری قیمت پر خریدتا ہوں یا اس قیمت پر خریدتا ہوں جو اس پر درج ہے اور اسے یہ معلوم نہ ہو کہ اس کی بازاری قیمت یا اس پر درج شدہ قیمت کیا ہے۔ چنانچہ علامہ بہوتی رض فرماتے ہیں:

فِإِنْ بَاعَهُ بِرْ قَمْهٍ أَوْ ثَمَنَهُ الْمُكْتَوَبُ عَلَيْهِ وَهُمَا يَجْهَلُانَهُ أَوْ أَحْدَهُمَا لَمْ يَصْحَّ لِلْجَهَالَةِ،<sup>۱</sup>

”اگر اس کو اوپر لکھی ہوئی قیمت پر بیچ جبکہ وہ دونوں یا ان میں سے ایک بھی لکھی ہوئی قیمت سے ناواقف ہو تو قیمت مجهول ہونے کی بنا پر بیع صحیح نہیں ہوگی۔“<sup>۲</sup>

ای طرح یہ کہنا بھی صحیح نہیں کہ جس قیمت پر فلاں شخص نے فروخت کی ہے یا جس قیمت پر لوگ فروخت کر رہے ہیں اسی قیمت پر میں آپ کو بیچتا ہوں جبکہ فریقین یا خریدار اس قیمت سے واقف نہ ہو یا یہ کہنا کہ جو قیمت آپ کو پسند ہو وہ دے دیا یا جس قیمت پر میں نے خریدی ہے اسی پر آپ کو بیچتا ہوں اور خریدار کو اس کی قیمت خرید کا علم نہ ہو، کیونکہ ان صورتوں میں قیمت مجهول رہتی ہے جو زراع کا باعث بن سکتی ہے جبکہ شریعت کا تقاضا یہ ہے کہ قیمت پہلے طے ہوئی چاہیے تا کہ جھگڑے کا خطرہ نہ رہے، تاہم اگر مذکورہ صورتوں میں مجلس عقد کی برخاستگی سے قبل حتی قیمت کا علم ہو جائے تو بھرپور جائز ہوگی۔

ہاں اگر کسی ایسی چیز کی بیع ہو رہی ہے جس کی مختلف اکا یوں اور ان کی بازاری قیمت میں فرق نہ پایا جاتا ہو تو ایسی صورت میں بازاری قیمت پر خرید و فروخت درست ہوگی کیونکہ اس صورت میں نزع احتمال نہیں رہتا۔ جن فقهاء نے بازاری قیمت کو معیار بنا کر خرید و فروخت کرنے کو جائز قرار دیا ہے ان کی مراد بھی یہی ہے۔

<sup>۱</sup> الروض المربع ص 281.

## لقد اور ادھار قیمت میں فرق

یہ امر تو طے ہے کہ خرید و فروخت جس طرح نقد جائز ہے ادھار بھی جائز ہے بشرطیکہ ادائیگی کی مدت معلوم ہو لیکن کیا ادھار کی صورت میں نقد کے مقابلہ میں زائد قیمت رکھنا جائز ہے؟ یہ ایک اہم سوال ہے جو قیمت پر گفتگو کرتے ہوئے پوری شدّت کے ساتھ ابھر کر سامنے آتا ہے کیونکہ عصر حاضر میں قسطوں پر لین دین کا رواج ہے اور اس میں ہمیشہ نقد کی نسبت زیادہ قیمت رکھی جاتی ہے۔ بعض علماء اس کو ناجائز قرار دیتے ہیں لیکن اگر دلائل کی روشنی میں غور کیا جائے تو ان کی رائے صائب معلوم نہیں ہوتی۔ یہی وجہ ہے پیشتر فقہاء محدثین ادھار کی وجہ سے قیمت میں اضافہ جائز سمجھتے ہیں، چنانچہ امام شوکانی رض اللہ عنہ لکھتے ہیں:

**قَالَتِ الشَّافِعِيَّةُ وَالْحَنْفِيَّةُ وَزَيْدُ بْنُ عَلَىٰ وَالْمُؤَيْدُ بِاللَّهِ وَالْجُمُهُورُ إِنَّهُ**

**يَحُوزُ لِعُومُ الْأَدِلَّةِ الْقَاضِيَّةِ بِحَوَازِهِ وَهُوَ الظَّاهِرُ**

”شافعیہ، حنفیہ، زید بن علی، مؤید بالله اور جمہور نے جواز کے عمومی دلائل کی بنابرائے جائز قرار دیا ہے اور ظاہر بھی یہی ہے۔“<sup>①</sup>

امام شوکانی رض اللہ عنہ نے اس کے حق میں ایک رسالہ بھی لکھا ہے جس کا نام ہے۔

**شِفَاءُ الْغَلِيلِ فِي حُكْمِ زِيَادَةِ النَّمَاءِ لِمُحَرَّدِ الْأَجَلِ،**

اس رسالہ میں انہوں نے زیر بحث مسئلہ کے متعلق بڑی عمدہ تحقیق پیش فرمائی ہے چنانچہ وہ خود فرماتے ہیں:

”ہم نے اس میں ایسی تحقیق پیش کی ہے جو ہم سے پہلے کسی نے نہیں کی۔“<sup>②</sup>

الحمد للہ اکابر علماء سید میاں نذیر حسین محدث دہلوی، نواب صداقی حسن خان، مولانا شناع اللہ

<sup>①</sup> نیل الاوطار: ج 8، ص 201.

<sup>②</sup> ایضاً ص: 202۔

امر تری اور حافظ عبد اللہ محدث روپڑی رض کا موقف بھی یہی ہے کہ ادھار میں زائد قیمت رکھی جاسکتی ہے۔<sup>①</sup>

ان حضرات کی دلیل یہ ہے کہ قرآن حکیم کی آیت: **وَأَخْلَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ** ”اللہ تعالیٰ نے بیع کو حلال کیا ہے“ سے پتہ چلتا ہے کہ سوائے ان شکلوں کے جن کی حرمت قرآن و حدیث میں بیان کردی گئی ہے خرید و فروخت کی تمام صورتیں جائز ہیں، چونکہ قرآن کی کسی آیت یا حدیث نبوی سے یہ واضح نہیں کہ ادھار میں زائد قیمت لینا غلط ہے اس لیے یہ جائز ہے۔  
جن علماء کے نزد یہ نقد اور ادھار کی صورت میں علیحدہ علیحدہ قیمت رکھنا جائز ہے وہ ان روایات سے استدلال کرتے ہیں۔

”عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعَتِينِ فِي بَيْعِهِ“  
”حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک بیع میں دونبیع سے منع فرمایا ہے۔<sup>②</sup>“

”قَالَ النَّبِيُّ ﷺ مَنْ بَاعَ بَيْعَتِينِ فِي بَيْعِهِ فَلَهُ أُو كَسْهُهُمَا أَوِ الرَّبَا“  
”نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو ایک بیع میں دونبیع کرے اس کے لیے کم قیمت ہے یا سو۔“<sup>③</sup>  
ان حضرات کے خیال میں ”ایک بیع میں دونبیع“ کا مطلب نقد اور ادھار کی قیمت میں فرق ہے لیکن اگر اس کی تشریع میں محدثین کے اقوال کو سامنے رکھا جائے تو یہ مفہوم درست معلوم نہیں ہوتا۔ چنانچہ امام ترمذی رض لکھتے ہیں۔

”وَقَدْ فَسَرَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ قَالُوا بَيْعَتِينِ فِي بَيْعِهِ أَنْ يَقُولَ أَيْعُلَكَ هَذَا

① فتاویٰ نذیریہ : حج، ص 162۔ الروضة الندية ج 2، ص 89۔ فتاویٰ ثناہیہ: حج، ص 365.

فتاویٰ اہل حدیث : حج، ص 263، 264.

② ترمذی : کتاب البیوع باب ما جاء فی النہی عن بیعتین فی بیعة .

③ سنن ابی داؤد : باب فیمن باع بیعتین فی بیعة .

الشُّوَبِ بِنَقْدٍ بِعَشْرَةِ وَبِسِيَّةٍ بِعِشْرِينَ وَلَا يُفَارِقُهُ عَلَى أَحَدِ الْبَيْعَيْنِ إِذَا فَارَقَهُ عَلَى أَحَدِهِمَا فَلَا بَأْسَ إِذَا كَانَتِ الْعُقْدَةُ عَلَى وَاحِدٍ مِنْهُمَا .

قَالَ الشَّافِعِيُّ وَمِنْ مَعْنَى نَهْيِ النَّبِيِّ ﷺ عَنْ بَيْعَتِيْنِ فِي بَيْعِهِ أَنْ يَقُولَ أَبِيعُكَ دَارِيَ هَذِهِ بِكَذَا عَلَى أَنْ تَبِعَنِي غُلَامَكَ بِكَذَا ،

”بعض اہل علم نے“ ایک بیع میں دونبیع“ کا مفہوم یہ بیان کیا ہے کہ فروخت کنندہ یوں کہے کہ میں یہ کپڑا تجھے نقد دس اور ادھار بیس کا فروخت کرتا ہوں، اور فریقین کوئی ایک قیمت طے کئے بغیر جدا ہوں جائیں، لیکن جب ایک قیمت پر متفق ہو کر جدا ہوں تو اس میں کوئی حرج نہیں۔

امام شافعی رض فرماتے ہیں اس کا مطلب ہے فروخت کنندہ یہ کہے کہ میں اپنا یہ گھر آپ کو اتنے میں اس شرط پر بیچتا ہوں کہ آپ اپنا غلام اتنے میں مجھے فروخت کریں گے۔“<sup>①</sup>

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”ہمارے استاد (ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ) کا قول ہے کہ ”جو ایک بیع میں دونبیع کرے اس کے لیے کم قیمت ہے یا سودا“ سے مراد بعینہ بیع عینہ ہے۔“<sup>②</sup>

بیع عینہ یہ ہے کہ کوئی چیز ادھار زائد قیمت پر بیع کر دو بارہ نقد کم قیمت پر خرید لی جائے۔ مثلاً ایک شخص نے ایک سو دس روپے میں کتاب خریدی اور ادا<sup>یگی</sup> ایک ماہ بعد طے پائی، اب فروخت کنندہ اسی شخص سے یہی کتاب ایک سو روپے میں نقد دو بارہ خرید لیتا ہے تو یہ بیع عینہ ہے جو سودی معاملہ ہونے کی وجہ سے حرام ہے کیونکہ فروخت کنندہ نے دیا تو ایک سو روپیہ ہے مگر وصول ایک سو دل پانے ہیں یہی سود ہے۔

دوسری جگہ فرماتے ہیں:

① سنن ترمذی باب ما جاء فی النہی عن بیعتین فی بیعة .

② تہذیب : ج ۵، ص 100.

علماء نے اس کے دو مفہوم بیان کئے ہیں:

1. فروخت کنندہ یہ کہے کہ میں آپ کو نقد دس کی یا ادھار میں کی بیچتا ہوں۔ یہ مفہوم امام احمد رضی اللہ عنہ نے سماک رضی اللہ عنہ سے بیان کیا ہے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی روایت کہ نبی ﷺ نے ایک سودے میں دوسروں سے منع فرمایا کی تشریع سماک رضی اللہ عنہ نے یوں کی ہے کہ فروخت کنندہ یہ کہے کہ ادھار اتنے کی اور نقد اتنے کی۔ مگر یہ تشریع کمزور ہے کیونکہ اس صورت میں نہ تو سود شامل ہے اور نہ ہی دوسروے ہوئے ہیں، صرف دو قیمتوں میں سے ایک قیمت کے ساتھ سودا طے پایا ہے۔

2. اس کا دوسرا مفہوم یہ ہے کہ فروخت کنندہ یوں کہے کہ میں آپ کو یہ چیز ایک سال کی مدت کے لیے ایک سو کے بد لے اس شرط پر فروخت کرتا ہوں کہ میں آپ سے اسی کی نقد خرید لوں گا، حدیث کا اس کے علاوہ دوسرا کوئی معنی نہیں ہے۔<sup>①</sup>

مندرجہ بالا تفصیل سے یہ حقیقت پوری طرح واضح ہو جاتی ہے کہ نقد اور ادھار خریداری میں قیمت کا فرق بالکل جائز ہے۔ جن حضرات نے ادھار فروخت میں زائد قیمت لینے کو سودا قرار دیا ہے ان کا موقف صحیح نہیں ہے۔ مزید تفصیل کے لئے احقر کی کتاب ”دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم“ ملاحظہ فرمائیے۔

یہاں یہ بات بھی اچھی طرح سمجھ لینے کی ہے کہ ادھار خریداری میں ایک مرتبہ جو قیمت طے ہو جائے ادا میگی میں تاخیر کی وجہ سے اس میں اضافہ نہیں کیا جاسکتا کیونکہ تاخیر کے نتیجے جو اضافہ بھی ہو گا وہ درحقیقت ادھار میں اضافہ ہو گا اور ادھار میں اضافی رقم لینا سود ہے۔

### ادا میگی بروقت کی جائے

ادھار میں بیع مکمل ہوتے ہی قیمت مشتری کے ذمے ذین (Debt) ہو جاتی ہے لہذا

① تہذیب : ج 5، ص 105، 106.

مشتری کا فرض ہے کہ وہ طے شدہ مدت کے اندر ادائیگی یقینی بنائے، لیت و علی یا پس و پیش نہ کرے۔ نبی اکرم ﷺ نے قرض کی ادائیگی پر قادر مقرض کی طرف سے ٹال مٹول کو ظلم سے تعبیر فرمایا ہے۔ ایک حدیث میں آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

‘لَئِنِ الْوَاجِدِ يُحِلُّ عَقُوبَةَ وَعِرْضَةً’

”ادائیگی پر قادر شخص کا ٹال مٹول کرنا اس کی سزا اور عزت کو حلال کر دیتا ہے۔“<sup>①</sup>

سزا سے مراد قید اور عزت حلال کرنے کا مطلب اس کی سرزنش کرنا ہے یعنی ادائیگی پر قادر شخص اگر اپنے ذمے واجب قرض کی ادائیگی میں تاخیر کرتا ہے تو وہ قید اور مدت کا مستحق ہے۔ تاہم فروخت کنندہ کو بھی چاہیے کہ وہ طے شدہ مدت سے قبل ادائیگی کا مطالبه نہ کرے۔ اور اگر خریدار تنگدستی کی وجہ سے تاخیر کر رہا ہو تو قرآنی حکم کے مطابق اس کو فراخدتی تک مهلت دی جائے اور اگر کسی وجہ سے بر وقت ادائیگی نہ کر سکتے تو جرمانہ وصول نہ کیا جائے کیونکہ یہ سود کے زمرہ میں آتا ہے۔ ہاں البتہ اگر مددیوں (Debtor) ادائیگی کے وقت اپنی مرضی سے ازراہ احسان کچھ زائد ادا کرنا چاہیے تو وہ بلاشبہ کر سکتا ہے کیونکہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

‘إِنَّ بِحِيَارَ كُمْ أَحْسَنُكُمْ قَضَاءً’

”بے شک تم میں سے بہترین لوگ وہ ہیں جو ادائیگی کرنے میں اچھے ہوں۔“<sup>②</sup>

حضرت جابر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

‘كَانَ لِي عَلَى النَّبِيِّ ﷺ دَيْنٌ فَقَضَانِي وَزَادَنِي’

”میں نے نبی ﷺ سے قرض لیا تھا تو آپ نے مجھے ادائیگی کی اور زائد دیا۔“<sup>③</sup>

لیکن ادھار دہنده خود زائد طلب نہیں کر سکتا ہے اور نہ ہی اسے بطور نظام نافذ نہیں کیا جا سکتا

① صحیح البخاری باب لصایحۃ الحق مقال۔

② صحیح البخاری باب حسن القضاۃ۔

③ صحیح مسلم باب استحباب تحیۃ المسجد۔

ہے کیونکہ اس صورت میں یہ طے شدہ اضافہ ہی شمار ہو گا۔

### منافع کی حدود

شریعت میں نفع کی کوئی حد مقرر نہیں کی گئی کہ جس سے زائد نفع لینا جائز نہ ہو، اس لئے کہ مارکیٹ میں اتار چڑھاؤ آتا رہتا ہے۔ بعض اوقات خریداری کے وقت قیمتیں انتہائی پخی سطح پر آتی ہوتی ہیں اور پھر ان میں غیر معمولی اضافہ ہو جاتا ہے جس کی وجہ سے تاجر ہوں کو سو فیصد نفع حاصل ہو جاتا ہے اور کبھی صورت حال اس کے بر عکس بھی ہو سکتی ہے کہ خریداری کے وقت تو قیمتیں انتہائی اوپر کی سطح پر ہوں اور بعد میں اچانک گر جائیں جس سے تاجر ہوں کو نقصان اٹھانا پڑے۔ لہذا یہ شریعت مُطَهِّرہ کا کمال ہے کہ اس نے نفع کی کوئی شرح متعین نہیں فرمائی بلکہ اسے آزاد چھوڑ دیا ہے تاکہ لوگ ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کر اپنا مال فروخت کریں جس سے قیمتیں خود ہی مناسب سطح پر آجائے گیں۔ اس کی دلیل کہ بعض حالات میں سو فیصد نفع بھی لایا جاسکتا ہے یہ روایت ہے:

”حضرت عروہ بارقی رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ نبی ﷺ قربانی یا بکری کریدنے کے لئے ان کو ایک دینار دیا تو انہوں نے دو بکریاں خرید لیں اور پھر ایک بکری ایک دینا میں شیق دی۔ ایک دینار اور ایک بکری لے کر آپ ﷺ کے پاس آگئے، آپ نے ان کے لئے خرید فروخت میں برکت کی دعا فرمائی۔ اس کے بعد اگر وہ مٹی بھی خریدتے تو اس میں بھی نفع ہوتا۔“<sup>①</sup>

لیکن اگر کوئی سامان اور اس کی مارکیٹنگ صرف کسی ایک شخص کے پاس ہو تو پھر اس کے لئے مارکیٹ سے زائد نفع لینا جائز نہیں کیونکہ اس صورت میں یہ لوگوں کی مجبوری سے فائدہ اٹھانے کے مشابہ ہو گا کیونکہ جب لوگوں کو اس چیز کی حاجت ہو گی تو وہ اسی سے خریدنے پر مجبور ہوں گے خواہ اس کی قیمت کتنی زیادہ ہی کیوں نہ ہو۔

① صحیح بخاری۔ سنن ابن داؤد، باب المضارب بخلاف.

## مارکیٹ ریٹ خراب نہ کریں

بلاشبہ انسان اپنی چیز جس قیمت پر چاہے فروخت کر سکتا ہے شریعت کو اس پر کوئی اعتراض نہیں لیکن جس طرح احتصال اور ظالمانہ منافع خوری منوع ہے اسی طرح نامناسب حد تک قیمتیں کم کر کے مارکیٹ کا توازن خراب کرنے کی بھی اجازت نہیں ہے، چنانچہ امام مالک رض نے اپنی شہرہ آفاق تالیف مؤطام میں حضرت عمر رض کا یہ واقعہ لفظ کیا ہے:

”أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ مَرَّ بِحَاطِبٍ بْنِ أَبِي بَلْقَعَةَ وَهُوَ يَبِعُ زَبِيَاً لَهُ  
بِالسُّوقِ فَقَالَ لَهُ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ إِمَّا أَنْ تَرِيدَ فِي السُّعْرِ وَإِمَّا أَنْ  
تُرْفَعَ مِنْ سُوقِنَا“

”عمر بن خطاب رض حاطب بن ابی بلقعہ رض کے پاس سے گزرے اور وہ بازار میں اپنا منقی پیچ رہے تھے، حضرت عمر رض نے ان سے کہایا تو قیمت میں اضافہ کرو یا ہمارے بازار سے اٹھ جاؤ۔“<sup>①</sup>

مارکیٹ ریٹ سے بہت کم قیمت رکھنا بھی دراصل اجارہ داری قائم کرنے اور دوسرے تاجروں کا راستہ روکنے کا ایک حرہ ہے بالخصوص چھوٹے تاجر اس سے بہت زیادہ متاثر ہوتے ہیں اسی وجہ سے حضرت عمر رض حاطب بن ابی بلقعہ کو انتہائی کم نرخ پر بیچنے سے منع فرمادیا۔

جو حضرات قیمتوں میں عدم مداخلت کے قائل ہیں وہ اس کا جواب یہ دیتے ہیں کہ سیدنا عمر رض نے اپنے موقف سے رجوع کر لیا تھا جیسا کہ سنن بیہقی میں ہے کہ جب حضرت عمر رض بازار سے واپس آئے تو اپنا محاسبہ کیا اور حاطب بن ابی بلقعہ رض کے گھر تشریف لے گئے اور ان سے فرمایا یہ میرا فیصلہ نہیں ہے میرا مقصد تو شہروالوں کی بھلانی تھا ورنہ آپ جہاں چاہیں اور جیسے چاہیں بیچیں۔<sup>②</sup>

① مؤطام.

② سنن بیہقی ج 6، ص 29.

لیکن یہ روایت ثابت نہیں کیونکہ اس کو سیدنا عمر بن عثمان سے حضرت قاسم بن محمد بیان کرتے ہیں جن کی جانب عمر بن عثمان کے ساتھ ملاقات ثابت نہیں ہے۔<sup>①</sup>

باقی جہاں تک اس حدیث کا تعلق ہے کہ ایک مرتبہ نبی کریم ﷺ کے دور میں مدینہ منورہ میں قیمتیوں میں اضافہ ہوا اور لوگوں نے آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ ”یا رسول اللہ نزخ مقرر فرمادیجھے! تو آپ نے اس سے انکار کرتے ہوئے فرمایا:

إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمُسَعِّرُ الْقَابِضُ الْبَاسِطُ الرَّازِقُ،

”بَرَ شَكَ اللَّهُ تَعَالَى هِيَ نَزَخٌ مَقْرُرٌ كَرْنَةٌ وَالاَ هِيَ جُنَاحٌ، كَشَادِيَّ كَرْنَةٌ وَالاَ وَرَزْقٌ عَطَا فَرِمَانَةٌ وَالاَ هِيَ“<sup>②</sup>۔

تو یہ اس تناظر میں فرمایا جب قیمتیوں میں اضافہ کے عوامل فطری ہوں۔ اس میں تاجروں کی گران فروشی کا عمل دل نہ ہو مثلاً کسی چیز کی قلت ہو گئی ہو یا اس کا کوئی اور ایسا سبب ہو جو معاشی حالات پر اثر انداز ہو رہا ہو تو ایسی صورت میں قیمتیں مقرر کرنا درست نہیں۔ لیکن اگر تاجروں کے ساتھ ظلم وزیادتی کر رہے ہوں تو پھر حکومتی مداخلت ناگزیر ہو جاتی ہے۔ ایسی صورت میں عموماً کوتا جروں کے رحم و کرم پر چھوڑ دینا مناسب نہیں۔ چنانچہ امام ابن قیم جل الله فرماتے ہیں:

”اگر لوگوں کا مفاد نزخ مقرر کئے بغیر حاصل نہ ہوتا ہو تو عدل و انصاف پر بنی زرخانہ جاری کیا جاسکتا ہے جس میں نہ کسی پر ظلم ہو اور نہ حق کسی کی تلفی ہو۔ لیکن جب لوگوں کا مفاد اس کے بغیر ہی پورا ہو رہا ہو تو پھر ایسا نہیں کرنا چاہیے۔“<sup>③</sup>

① السنن الکبریٰ : ج 383، فتح الباری : ج 9، ص 478.

② سنن ابی داؤد : باب فی التسعیر۔ سنن الترمذی : باب ما جاء فی التسعیر

③ الطرق الحکمیہ ص 244.

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں تاجر و کاروبار کی ظالمانہ منافع اندوزی کو  
کثروں کرنا جائز ہے کیونکہ یہ فساد فی الارض ہے۔<sup>①</sup>

① حجۃ اللہ البالغہ : ج 2، ص 199.

## بیع میں خیار (Option) کی صورتیں

بعض اوقات انسان غور و فکر کے بغیر بیع کر لیتا ہے مگر اسے جلد ہی یہ احساس ہو جاتا ہے کہ مجھ سے غلطی ہو گئی، یا اسے کسی ماہر سے مشورہ کرنے اور چیز کی جائیج پڑتال کے لیے وقت درکار ہوتا ہے، یا بیع کی شرائط بپوری نہ ہونے، یا چیز اور قیمت کے متعلق کمکمل معلومات نہ ہونے، یادھو کے اور فراؤ کی وجہ سے نقصان اٹھانا پڑتا ہے، اسلامی شریعت نے اس کا حل قانون خیار کی شکل میں متفارف کرایا ہے۔ خیار کا معنی ہے

”خرید و فروخت کے معاملہ کو خیار دینے یا اسے برقرار رکھنے میں سے جو صورت بہتر معلوم ہو اس کا انتخاب کرنا۔“

خیار کی بہت سی اقسام ہیں مگر ان میں سے نمایاں قسمیں آئندھیں جو درج ذیل ہیں۔

### خیار مجلس

اس کا مطلب ہے جب تک فریقین اس مقام پر موجود ہیں جہاں بیع ہوئی ہے ان میں سے ہر ایک کو بیع ختم کرنے کا اختیار حاصل ہے جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

”الْبَيْعَانِ بِالْخِيَارِ مَا لَمْ يَفْتَرِقُ“

”بائع اور مشتری میں سے ہر ایک کو اختیار ہے جب تک وہ جدا نہ ہوں۔“<sup>①</sup>

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”شارع علیہ نے بیع میں خیار مجلس فریقین کے فائدے اور کمکمل رضامندی جو اللہ تعالیٰ نے بیع کے لیے ایک شرط کے طور پر بیان کی ہے کے لیے رکھا ہے کیونکہ عموماً بیع جلد

① صحیح بخاری : کتاب البيع ، باب کم يجوز الخبر

بازی میں غور و فکر کے بغیر ہی ہو جاتی ہے، لہذا یہ شریعت کاملہ کی خوبیوں میں سے ہے کہ اس نے ایک حد (جب تک دونوں فریق بیع کی جگہ موجود ہیں) مقرر کر دی ہے جس میں دونوں فریق اپنے فیصلے پر غور و فکر اور نظر ثانی کر لیں۔<sup>①</sup>

لیکن اگر مشتری جدا ہونے سے قبل خریدی گئی چیز میں تصرف کر لے مثلاً کسی کو ہبہ کر دے اور فروخت کنندہ اس پر اعتراض نہ کر رے تو خیار مجلس ختم اور بیع لازم ہو جاتی ہے۔<sup>②</sup>

بعض اہل علم کے نزدیک اگر دونوں یا ایک بیع کرتے وقت یہ واضح کر دے کہ بیع فتح کرنے کا اختیار نہیں ہو گا تو پھر بھی دونوں یا جس نے یہ حق ختم کیا اس کا اختیار ساقط ہو جائے گا اور بیع لازم ہو جائے گی۔ دلیل یہ یہ دی جاتی ہے کہ نبی ﷺ کا فرمان ہے۔

إِذَا تَبَايَعَ الرِّجُلَاَنْ فَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا بِالْخِيَارِ مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا وَكَانَا حَمِيعًا أَوْ يُخَيِّرُ أَحَدُهُمَا الْآخَرَ

”جب دونوں شخص بیع کریں تو ہر ایک کو اس وقت تک اختیار ہے جب تک وہ جدا نہ ہوں یعنی اکٹھے ہوں یا ایک دوسرے کو اختیار نہ دے دیں۔<sup>③</sup>“

یہ حضرات ایک دوسرے کو اختیار دینے کا مطلب یہ بیان کرتے ہیں کہ جب فریقین یا ان سے ایک لیں دین کرتے وقت یہ شرط لگائے کہ خیار مجلس نہیں ہو گا تو یہ اختیار ختم ہو جاتا ہے، لیکن یہ بات صحیح نہیں کیونکہ یہ خیار کی حکمت و فلسفہ کے خلاف ہے۔ ہماری ناقص رائے میں اس کا اصل مفہوم یہ ہے کہ جب تک فریقین بیع کی جگہ پر موجود ہوں ان کے درمیان بیع لازم نہیں ہوتی سوائے اس بیع کے جس میں وہ ایک دوسرے کو جدا ہونے کے بعد بھی طے شدہ مدت تک بیع فتح قرار دینے کا اختیار دے دیں، یعنی اس صورت میں جدا ہی سے قبل ہی بیع لازم ہو جاتی ہے البتہ

① اعلام الموقعين ج 3، ص 164.

② صحيح بخاری : باب اذا اشتري شيئاً فو هب من ساعته قبل ان يتفرقوا .

③ صحيح بخاری، باب اذا خير احدهما صاحبه .

طشدہ مدت تک بیع منسوخ کرنے کا اختیار باقی رہتا ہے، چنانچہ صحیح بخاری میں ہے۔

**كُلُّ بَيْعٍ لَا يَبْيَعُ بِنَهْمَةٍ حَتَّىٰ يَتَفَرَّقَا إِلَّا بَيْعُ الْحِيَارِ**

”خرید و فروخت کرنے والوں کے درمیان بیع (لازم) نہیں ہوگی یہاں تک وہ جدا ہوں جائیں سوائے اس بیع کے جس میں وہ ایک دوسرے کو اختیار دے دیں۔“<sup>①</sup>

### خیارشرط

جب فروخت کنندہ یا مشتری خریداری کا معاملہ کرتے وقت یہ کہے کہ مجھے اتنی مدت تک بیع فتح کرنے کا اختیار ہو گا اور دوسرا فریق بھی اس پر راضی ہو تو اس کو خیارشرط کہتے ہیں۔ یہ جائز ہے اس کی دلیل نبی اکرم ﷺ کا یہ فرمان ہے:

**الْمُسْلِمُونَ عَلَىٰ شُرُوطِهِمْ**

”مسلمان اپنی شرائط کے پابند ہیں۔“<sup>②</sup>

تاہم اس کو سود کا ذریعہ بنانا جائز نہیں، لہذا اگر قرض دہنده قرض پر اضافی رقم لینے کی بجائے قرض لینے والے کی کوئی جائیداد خریدے اور یہ طے کر لے کہ مجھے اتنی مدت تک بیع فتح کرنے کا اختیار ہو گا تاکہ دوران مدت اس جائیداد سے فائدہ اٹھا سکے اور جب مدت پوری ہو تو خیارشرط کے تحت بیع فتح کر دے تو یہ جائز نہیں ہو گا کیونکہ یہ سودی حیلہ ہے۔ چنانچہ حضرت امام احمد بن حبل بن حوشب سے پوچھا گیا:

”کہ ایک شخص دوسرے سے کوئی چیز مثلاً زمین خریدتا ہے اور یہ کہتا ہے کہ آپ کو فلاں مدت تک بیع فتح کرنے کا اختیار ہے، تو انہوں نے فرمایا جائز ہے بشرطیکہ حیلہ مقصود نہ ہو۔ حیلہ سے مراد یہ ہے کہ وہ قرض لینے والے سے کوئی جائیداد خرید کر اس سے فائدہ

① باب اذا كان البائع بالخيار هل يجوز البيع.

② سنن ابی داؤد : باب فی الصلح

اٹھائے اور اس میں خیار کی شرط طے کر لے تاکہ اس حیلے کے ذریعے قرض کے بد لے فائدہ حاصل کرے۔<sup>①</sup>

بیع کی وہ اقسام جن میں فروخت کی گئی چیز اور اس کے معاوضہ پر قوع بیع کے مقام پر ہی قبضہ شرط ہے، جیسے گندم کی گندم، سونے کی سونے کے عوض بیع اور کرنی کی خرید و فروخت ہے، یا قوع بیع کے وقت مکمل قیمت کی ادائیگی ضروری ہے جیسا کہ بیع سلم میں ہے وہاں بھی خیار شرط کی گنجائش نہیں ہے۔ چنانچہ امام نووی رض فرماتے ہیں:

أَنَّ الْبَيْعَ الَّتِي يُشَرِّطُ فِيهَا التَّقَابِضَ فِي الْمَحْلِسِ كَالصَّرْفِ وَبَيعِ  
الطَّعَامِ بِالطَّعَامِ أَوِ الْقَبْضِ فِي أَحَدِ الْعَوْضَيْنِ كَالسَّلَمِ لَا يَحُوزُ شَرْطَ  
الْخِيَارِ فِيهَا،

”بیع کی وہ صورتیں جن میں دونوں طرف سے موقع پر قبضہ شرط ہے، جیسے کرنی کی خرید و فروخت، یا غلے کی غلے کے عوض بیع ہے۔ یا مکمل قیمت کی پیشگی ادائیگی ضروری ہے، جیسا کہ بیع سلم میں ہے، ان میں خیار شرط جائز نہیں۔“<sup>②</sup>

علامہ ابن قدامہ رض فرماتے ہیں:

”بیع کی جن اقسام میں وقوع بیع کے جگہ پر ہی قبضہ شرط ہے جیسے بیع صرف (کرنی کی خرید و فروخت)، بیع سلم اور ان اجناس کی باہم بیع ہے جن کا کمی بیشی کے ساتھ باہمی تبادلہ سود ہے ان میں خیار شرط نہیں ہے۔ کیونکہ ان کا مطلب ہے کہ فریقین کے جدا ہونے کے بعد ان کے درمیان کوئی تعلق باقی نہ رہے جبکہ خیار شرط کا تلقاضا یہ ہے کہ ان کے درمیان (خیار کی مدت تک) تعلق باقی رہے گا۔“<sup>③</sup>

① المعنی ج 7، ص 486.

② روضۃ الطالبین : ج 1، ص 439.

③ المعنی : ج 7، ص 488.

## خیارتہ لیس

مشتری کو انڈھیرے میں رکھ کر کوئی چیز فروخت کی جائے تو اسے تد لیس کہا جاتا ہے۔ اسی صورت میں شریعت مشتری کو یہ اختیار دیتی ہے کہ وہ حقیقت حال واضح ہونے پر بیع فتح کر سکتا ہے۔

تد لیس کی یہ صورت تو زمانہ قدیم سے چلی آ رہی ہے کہ بعض بیو پاری دودھ دینے والے جانور کو منڈی میں لے جانے سے قبل کچھ وقت کے لیے اس کا دودھ نہیں دوہتے تاکہ خریدار کو تھنھ بھرے نظر آئیں اور وہ یہ سمجھے کہ اچھی مقدار میں دودھ کی حقیقت مقدار بہت کم ہے۔ نبی ﷺ نے اس لے جا کر دودھ دوہتا ہے تو پتہ چلتا ہے کہ دودھ کی حقیقت مقدار بہت کم ہے۔ اگر حربے کو منوع قرار دیا اور فرمایا جس نے ایسا جانور خرید لیا اس کو دو باتوں میں اختیار ہے۔ اگر اپنے سودے پر مطمئن ہے تو اسے باقی رکھے اور اگر مطمئن نہیں تو اس کو فتح کر دے یعنی جانور واپس کر کے اپنی رقم لے اور دودھ کے بد لے ایک صاع کھجور دے۔<sup>①</sup>

بعض لوگ حادثہ شدہ گاڑیوں کو مرمت کر کے غیر حادثہ شدہ کاتا ترازدے کر فروخت کر دیتے ہیں۔ یہ بھی تد لیس کی ایک شکل ہے جو حرام ہے۔

## خیارتہ غبن

غبن کا معنی ہے ”دھوکہ دہی اور کمی کرنا“ جب کسی شخص سے دھوکہ دہی یا اس کی ناقصیت اور اعتقاد سے فائدہ اٹھاتے ہوئے کوئی چیز مارکیٹ کی نسبت بہت زیادہ سستی خرید لی جائے یا معمول سے زیادہ مہنگی پیش دی جائے تو اس کو اصطلاح میں غبن کہتے ہیں جو کہ حرام ہے۔

عہد نبوت میں مدینہ منورہ میں غله وغیرہ دوسرے شہروں سے لا کر ہی فروخت کیا جاتا تھا، بعض چالاک تاجر منڈی سے باہر جا کر ہی تجارتی قافلوں سے سارا مال خرید لیتے تھے، نبی اکرم ﷺ

① صحیح بخاری : کتاب البيوع، باب النهي للبائع أَن لا يحفل الإبل والبقر والغنم

اس پر پابندی لگادی، کیونکہ اس میں یہ اندیشہ بھی تھا کہ تاجر قافلے والوں کی ناواقفیت سے فائدہ اٹھا کر سستے داموں نہ خرید لیں۔ اور اگر کوئی مالک تاجر پر اعتماد کر کے اپنا مال فروخت کر دے اور وہ منڈی میں پہنچ کر یہ محسوس کرے کہ تاجر نے جو قیمت دی ہے وہ صحیح نہیں، حقیقی قیمت یہ ہے تو اس کو یہ اختیار ہوگا کہ چاہے تو بیع باقی رکھے اور چاہے تو منسوخ کر دے۔ چنانچہ آپ کا فرمان ہے:

‘لَا تَلْقَوُ الْجَلْبَ فَمَنْ تَلَقَاهُ فَأَسْتَرَى مِنْهُ فَإِذَا أَتَى سَيِّدَةَ السُّوقِ فَهُوَ

بِالْخِيَارِ’

”قا فلے والوں سے آگے جا کر نہ ملو۔ جس نے آگے جا کر مال خرید لیا تو جب مال کا

مالک بازار پہنچ تو اس کو (معاملہ فتح کرنے کا) اختیار ہوگا۔<sup>①</sup>“

علمائے احناف خیار غبن کے قائل نہیں، وہ کہتے ہیں جو شخص بازار میں جائے اس کا فرض ہے کہ مارکیٹ کاریٹ معلوم کر کے علی وجہ بصیرۃ بیع کرے۔ اگر اس نے مارکیٹ ریٹ معلوم کئے بغیر بیع کر لی اور بعد میں معلوم ہوا کہ اس کو دھوکہ لگا ہے تو اس کا ذمہ دار وہ خود ہے اس کو بیع فتح کرنے کا اختیار نہیں ہے۔ یہ رائے متذکرہ بالا حدیث کے خلاف ہے۔ خود حنفی علماء بھی یہ تسلیم کرتے ہیں کہ یہ حدیث خیار غبن کی مضبوط ترین دلیل ہے، ہمارے پاس اس کا کوئی اطمینان بخش جواب نہیں ہے۔ چنانچہ معروف حنفی عالم مولا ناقی عثمانی اس کی تشریع میں لکھتے ہیں۔

”یہ حدیث صحیح ہے اور اس میں آپ ﷺ نے دیہاتی (مال لانے والے) کو جو اختیار دیا یہ خیار غبن کے سوا اور کچھ نہیں۔ اس حدیث کا کوئی اطمینان بخش جواب شافعیہ اور حنفیہ کے پاس نہیں ہے۔ اور شاید یہی وجہ ہے کہ متاخرین حنفیہ نے اس مسئلہ میں امام مالک کے قول پر فتویٰ دیا۔“

”علامہ ابن عابدین (شامی) رد المحتار میں فرماتے ہیں کہ آج کل دھوکہ بازی بہت عام ہو گئی ہے لہذا ایسی صورت میں مالکیہ کے قول پر عمل کرتے ہوئے مغبون کو اختیار

① صحیح مسلم : باب تحریم تلقی الحلب.

دیا جائے گا۔ کیونکہ دھوکہ اسی شخص کے کہنے کی بنا پر ہوا ہے۔ ویسے ہی دھوکہ لگ گیا تو بات دوسری ہے لیکن جب اس نے کہا کہ بازار میں یہ دام ہے اور بعد میں بازار میں وہ دام نہیں نکلے تو یہ دھوکہ اس کے کہنے کی وجہ سے ہوا لہذا دوسرے فریق کو اختیار ہے فتویٰ بھی اسی کے اوپر ہے۔<sup>①</sup> دوسری جگہ لکھتے ہیں۔

”حنفیہ کے پاس اس حدیث کا کوئی جواب نہیں ہے۔ لہذا اس باب میں انہمہ ثلاثہ کا مسلک راجح ہے۔“<sup>②</sup>

### خیار عیب

اگر چیز خریدنے کے بعد اس میں کسی ایسے نقش کا انتکشاف ہو جو فروخت کنندہ کے ہاں سے ہی موجود تھا لیکن بیع کے وقت خریدار کے علم میں نہ آسکا تو خریدار کو بیع منسوخ کر کے اپنی رقم واپس لینے کا اختیار ہے، اس کو خیار عیب کہتے ہیں۔ نقش سے مراد ایسا عیب ہے جس سے قیمت میں کمی واقع ہو۔

مشتری رضامند ہو تو خیار عیب میں تصفیہ کی ایک شکل یہ بھی ہو سکتی ہے کہ اس چیز کی نقش کے ساتھ اور بغیر نقش کے قیمت الگائی لی جائے، دونوں قیمتوں میں جو فرق ہو وہ رقم مشتری کو واپس کر دی جائے اور بیع کو قائم رکھا جائے۔

خیار عیب کی غرض و غایت مشتری کو ضرر سے بچانا ہے کیونکہ وہ چیز کو بے عیب سمجھ کر خریدنے پر رضامند ہوا تھا، نقش کی موجودگی اس کی رضامندی کے خلاف ہے، اس لیے علمائے دین کے مابین اس کی شروعیت متفق علیہ ہے۔ ام المؤمنین حضرت عائشہ رض بیان کرتی ہے:

① انعام الباری ج 6، ص 228۔

② ایضاً ص 304۔

”أَنَّ رَجُلًا اشْتَرَى عَبْدًا فَاسْتَغَلَهُ ثُمَّ وَجَدَ بِهِ عَيْنًا فَرَدَهُ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّهُ قَدِ اسْتَغَلَ عَلَامِي فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ هَذِهِ الْخَرَاجُ بِالضَّمَانِ ،“  
”اِيک شخص نے ایک غلام خریدا، پھر اس سے (اجرت کے بد لے کام پر لگا کر) فائدہ اٹھایا، بعد میں اس میں عیب پایا اور اسے واپس کر دیا۔ اس پر فروخت کندہ نے کہا یا رسول اللہ ﷺ اس نے میرے غلام سے فائدہ بھی تو اٹھایا ہے۔ آپ ﷺ نے فرمایا فائدہ نقصان کی ذمہ داری کی بنیاد پر ہے۔“<sup>①</sup>

یعنی اس عرصہ میں چونکہ غلام کا ذمہ دار مشتری تھا، اگر وہ کسی وجہ سے ہلاک ہو جاتا تو مشتری کا ہی نقصان ہوتا اس لیے اجرت بھی اسی کا حق ہے۔

### خیار بصورت اختلاف

جب معاملہ طے پانے کے بعد فروخت کندہ اور مشتری کے درمیان قیمت وغیرہ میں اختلاف پیدا ہو جائے، مثلاً فروخت کندہ کہے کہ میں نے اس کی قیمت ایک ہزار بتائی تھی اور خریدار کہے نو سو میں سو دا طے ہوا تھا اور دونوں میں سے کسی کے پاس دلیل یا گواہ موجود نہ ہو تو فروخت کندہ کی بات معتبر بھی جائے گی اور خریدار کو اختیار ہو گا کہ وہ بیع باقی رکھے یا فتح کر دے۔

إِذَا اخْتَلَفَ الْبَيْعَانُ وَلَيْسَ بِيَنْهُمَا بَيْنَهُمْ فَهُوَ مَا يَقُولُ رَبُّ السَّلْعَةُ أَوْ يَتَّسَرَّكَانُ

”جب فروخت کندہ اور خریدار کا اختلاف ہو جائے اور دونوں میں سے کسی کے پاس دلیل نہ ہو تو فروخت کندہ کی بات معتبر ہو گی یا پھر دونوں بیع ختم کر دیں۔“<sup>②</sup>

سنن ابن ماجہ میں ہے:

① سنن ابن ماجہ: باب الخراج بالضمان.

② سنن ابی داؤد: باب اذا اختلف البيعان

أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ مَسْعُودٍ بَاعَ مِنَ الْأَشْعَثِ بْنَ قَيْسِ رَقِيقَةِ الْإِمَارَةِ فَاحْتَلَفَا فِي الشَّمْنِ فَقَالَ أَبْنُ مَسْعُودٍ يَعْتَكَ بِعِشْرِينَ الْفَلَاقَ وَقَالَ الْأَشْعَثُ بْنُ قَيْسِ إِنَّمَا اشْتَرَيْتُ مِنْكَ بِعَشْرَةِ آلَافٍ فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ شِئْتَ حَدَّثْتَكَ بِحَدِيثِ سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ فَقَالَ هَاتِهِ قَالَ فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ إِذَا اخْتَلَفَ الْبَيْعَانُ وَلَيْسَ بَيْنَهُمَا بَيْنَةٌ وَالْبَيْعُ قَائِمٌ بِعِينِهِ فَالْقَوْلُ مَا قَالَ الْبَاعِيُّ أَوْ يَتَرَادَّ الْبَيْعُ قَالَ فَإِنِّي أَرَى أَنَّ أَرْدَ الْبَيْعَ فَرَدَّهُ،

”حضرت عبد اللہ بن مسعود رض نے اشعش بن قیس کو سرکاری غلاموں میں سے ایک غلام فروخت کیا۔ پھر دونوں کا قیمت کے متعلق اختلاف ہو گیا، حضرت عبد اللہ بن مسعود کہتے تھے میں نے تجھے میں ہزار میں بیچا ہے جبکہ اشعش بن قیس کا دعویٰ تھا کہ میں نے آپ سے صرف دس ہزار میں خریدا ہے۔ اس پر حضرت عبد اللہ بن مسعود نے کہا اگر آپ چاہیں تو میں آپ سے ایک حدیث بیان کرتا ہوں جو میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنی ہے، اشعش نے کہا بیان کرو۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود نے کہا کہ میں نے آپ ﷺ کو یہ فرماتے تھا کہ فروخت کنندہ اور خریدار کا اختلاف ہو جائے اور کسی کے پاس گواہ نہ ہو اور فروخت کی کوئی چیز بعینہ موجود ہو تو فروخت کنندہ کا دعویٰ درست مانا جائے گا، یادوں پuch فتح کر دیں۔ اشعش نے کہا میرا خیال ہے کہ میں پuch فتح کر دوں چنانچہ انہوں نے پuch فتح کر دی۔“<sup>①</sup>

قیمت خرید غلط بتانے کی وجہ سے خیار

جب فروخت کنندہ کوئی چیز اس دعویٰ کے ساتھ فروخت کرے کہ وہ اپنی لاغت قیمت سے

① باب الْبَيْعَانِ يَخْتَلِفُونَ.

صرف اتنے روپے زائد منافع لے رہا ہے جیسا کہ مرا بھی میں ہوتا ہے یا اپنی لاگت قیمت پر ہی  
نفع رہا ہے جیسا کہ نفع تولیہ میں ہے یا اپنی لاگت سے اتنے روپے کم وصول کر رہا ہے جیسا کہ نفع  
وضعیہ میں ہوتا ہے اور بعد میں یہ ثابت ہو جائے کہ اس نے غلط بیانی کی ہے تو مشتری کو نفع  
منسوخ کرنے کا اختیار ہے۔ کیونکہ ان صورتوں میں مشتری فروخت کنندہ پر اعتماد کر کے نفع کرتا  
ہے، لہذا ان کا ہر قسم کی خیانت اور شبہات سے پاک ہونا اور خریدار کو لاگت قیمت کا علم ہونا  
ضروری ہے جو فروخت کنندہ کی غلط بیانی کی وجہ سے نہیں ہو سکا، اس لیے خریدار کو یہ حق حاصل ہے  
کہ وہ نفع ختم کر دے۔

### تغیر واقع ہونے کی وجہ سے اختیار

اس سے مراد یہ ہے کہ مشتری نے ایک ایسی چیز کا سودا کر لیا جو اس نے معاملہ طے پانے سے  
کافی عرصہ پہلے دیکھی تھی لیکن جب سودا طے پانے کے بعد سامنے آئی تو اس میں تبدیلی آچکی تھی،  
اب مشتری کو اختیار ہے کہ نفع باقی رکھے یا منسوخ کر دے۔ کیونکہ تبدیلی پیدا ہونے کے بعد  
مذکورہ چیزوں نہیں رہی جس کا مشتری نے خریداری سے قبل مشاہدہ کیا تھا لہذا یہ نفع ختم کر سکتا  
ہے۔ لیکن اگر کوئی قابل ذکر تبدیلی واقع نہ ہوئی ہو تو پھر مشتری کو نفع ختم کرنے کا اختیار حاصل نہیں  
ہو گا۔

یہاں یہ بات بھی نوٹ کرنے کی ہے کہ شرعی اصول و ضوابط کی روشنی میں خیار کی فیس لی جا  
سکتی ہے اور نہ ہی یہ حق کسی دوسرے کو فروخت کیا جا سکتا ہے۔

## اختیارات (Options) کی بیع

### اختیار کا جدید مفہوم

شریعت میں اختیار (Option) کا مفہوم تو ہی ہے جو گزشتہ سطور میں پر قلم کیا جا چکا ہے لیکن سرمایہ داری نظام معیشت میں اختیار کا تصور اس سے بالکل مختلف ہے۔ جدید معاشری ماہرین کے نزدیک اختیار سے مراد ہے۔

‘عقد يخول لحامله الحق ببيع او شراء او راق مالية او سلع معينة بسعر معين طيلة فترة زمنية معينة’

‘ایسا عقد جو اختیار (Option) یعنی والے کو ایک خاص مدت تک طے شده قیمت پر فناشل پیپرز یا متعین اجنس خریدنے یا بیچنے کا حق دے۔’<sup>①</sup>

اختیار دینے کی باقاعدہ فیس لی جاتی ہے اور معاصر معیشت میں اس کو مستقل مال شمار کیا جاتا ہے جو کسی دوسرے کوفروخت بھی کیا جاسکتا ہے۔ عقد اختیار میں دو فریق ہوتے ہیں۔

اختیار کا خریدار: (مشتری الاختیار) اس سے مراد وہ شخص ہے جو فیس دے کر خریدنے یا بیچنے کا اختیار حاصل کرتا ہے۔

اختیار کا فروخت کرنده: (محرر الاختیار) جو فیس وصول کر کے بیچنے یا خریدنے کا اختیار دیتا ہے۔

① فقه البيوع السهي عنها مع تطبيقاتها الحديثة في المصارف الإسلامية، للدكتور احمد رياض: ص 25.

یہاں یہ بھی ملاحظہ ہے کہ اختیار کا خریدار اگر چیز خریدنا نیا بچنا چاہے تو اختیار دینے والا اس کی مرضی کا پابند ہوتا ہے کیونکہ اس نے فیض وصول کی ہوتی ہے لیکن اختیار لینے والا خریدنے یا بچنے کا پابند نہیں ہوتا۔

**فائدہ:** اختیار دہنده کے لیے یہ ضروری نہیں کہ وہ اختیار دیتے وقت اس چیز کا مالک بھی ہو بلکہ غیر ملکیتی چیز کا اختیار بھی دے سکتا ہے۔ ماہرین معیشت کی اصطلاح میں اس کو اپن آپشن (خیار مکشوف) کہا جاتا ہے۔ اگر اختیار دیتے وقت وہ چیز اس کی ملکیت میں ہو تو اس کو کوڑا آپشن (خیار مغلطی) کہتے ہیں۔

### اختیار کی قسمیں

اختیار کی بنیادی قسمیں دو ہیں۔

1. اگر خریدنے کا اختیار لیا گیا ہو، تو اس کو Option (اختیار الشراء) کہتے ہیں۔
2. اور اگر بیچنے کا ہو، تو اس کو Put Option (اختیار البيع) کہتے ہیں۔

### خریداری اختیار کا مقصد

خریداری اختیار (Call Option) لینے کا پہلا مقصد خرید و فروخت کے ذریعے قیمتوں کے اتار چڑھاؤ سے فائدہ اٹھانا ہے۔ مثلاً کسی کمپنی کے ایک سو شیئرز ہیں، شیئر کی موجودہ قیمت ایک سور و پیہے ہے ”الف“ کے خیال میں ایک مہینہ تک اس شیئر کی قیمت میں کمی واقع ہو سکتی ہے جبکہ ”ب“ کے نزدیک اس عرصہ میں مذکورہ شیئر کی قیمت بڑھنے کی توقع ہے۔ لہذا ”ب“ ”الف“ کو پانچ روپے فی شیئر فیس ادا کر کے ایک مہینہ تک اس قیمت پر مذکورہ شیئر ز خریدنے کا اختیار لے لیتا ہے۔ اس مثال میں ”ب“ اختیار کا خریدار (مشتری الاختیار) اور ”الف“ فروخت کننده (محرر الاختیار) ہے۔ اب یہاں تین حالتیں پیش آ سکتی ہیں۔

1. مقررہ تاریخ تک شیئر کی قیمت پانچ روپے سے زائد بڑھ گئی ہے، مثلاً ایک سو چھر و پے ہو گئی۔

ہے تو ”ب“ ”الف“ سے ایک سورپے فی شیر کے حساب سے وہ شیر ز خرید کر مارکیٹ میں ایک سوچھ میں فروخت کر دے گا۔ اس طرح اسے پانچ سورپے آپشن فیس ادا کرنے کے بعد ایک سورپے کا فائدہ ہو جائے گا جبکہ ”الف“ کو ایک صد کا نقصان ہو گا۔

2. شیر کی قیمت کم ہو کر نوے روپے رہ گئی ہے تو اس صورت میں ”ب“ ”الف“ سے شیر ز نہیں خریدے گا کیونکہ مارکیٹ میں اس قیمت گر چکی ہے۔ اگر اسے شیر ز سے لچپی ہوئی بھی تو وہ ”الف“ سے ایک سو میں خریدنے کی بجائے مارکیٹ سے نوے روپے کے حساب سے خریدے گا۔ کیونکہ اس طرح اس کا نقصان آپشن فیس تک ہی محدود رہے گا جو کہ پانچ سورپے ہے اور یہی پانچ سو ”الف“ کا منافع ہے۔

3. شیر کی قیمت میں اضافہ تو ہوا ہے مگر آپشن فیس پانچ روپے سے کم۔ مثلاً تین روپے اضافہ ہو گیا ہے، تب بھی اختیار کا خریدار ”ب“ وہ شیر ز خریدے گا۔ اگرچہ اس صورت میں اسے کوئی فائدہ حاصل نہیں ہو رہا، تاہم اس کا خسارہ کم ہو جاتا ہے، کیونکہ نہ خریدنے کی صورت میں پوری آپشن فیس رایگاں جاتی ہے جبکہ خریداری کی صورت میں صرف تین سورپے کا نقصان ہے۔

خریداری اختیار (Call Option) لینے کا دوسرا مقصد قیمتوں میں ممکنہ اضافے سے پیشگی تحفظ اور متوقع کی سے فائدہ اٹھانا ہے، یعنی خریداری اختیار احتیاطی تدبیر کے طور پر لیا جاتا ہے۔ اس کی مثالیوں ہے۔

”الف“ کے ذمہ ایک ہزار امریکی ڈالر قرض ہے جو اس نے تین ماہ بعد ادا کرنا ہے۔ ڈالر کی موجودہ قیمت اسی روپے ہے۔ ”الف“ اس کشمکش میں ہے کہ وہ ابھی ڈالر خریدے یا ادا یگلی کے موقع پر خریدے۔ کیونکہ اگر وہ ابھی خرید لیتا ہے اور ادا یگلی تک اس کی قیمت کم ہو جاتی ہے تو اس کا نقصان ہے کیونکہ اس نے ڈالر مہنگے داموں خریدا ہوا ہے۔ اور اگر اس وقت نہیں خریدتا تو ممکن ہے ادا یگلی تک اس کی قیمت بڑھ جائے اور اسے مہنگے داموں خریدنا پڑے، یہ بھی خسارے کا سودا

ہوگا۔ لہذا ”الف“، ”ب“ کو ایک روپیہ فی ڈالر فیس ادا کر کے تین مہینوں تک اسی روپے فی ڈالر ایک ہزار ڈالر خریدنے کا اختیار لے لیتا ہے۔ اب اگر مقررہ تاریخ تک روپے کے مقابلہ میں ڈالر کی قیمت بڑھ جاتی ہے تو وہ ”ب“ سے اسی روپے کے حساب سے ایک ہزار ڈالر خرید لے گا۔ اور اگر کمی واقع ہوتی ہے تو وہ ”ب“ سے خریدنے کی بجائے مارکیٹ سے خریدے گا۔ اس صورت میں اگرچہ اسے آپشن فیس کا نقصان برداشت کرنا پڑے گا تاہم مارکیٹ سے ڈالر استعمال جائے گا۔

### بیچنے کا اختیار (Put Option)

اس میں اگر اختیار یعنی والا فروخت کرنا چاہے تو اختیار دہنہ خریدنے کا پابند ہوتا ہے جبکہ خریداری اختیار میں بیچنے کی پابندی تھی یعنی یہ خریداری اختیار کے برخلاف ہے۔ اس کا پہلا مقصد خرید و فروخت کے ذریعے قیمتوں کی کمی سے فائدہ اٹھانا ہے۔ مثلاً ”الف“، ”ب“ کو ایک سورپیش آپشن فیس ادا کر کے ایک مہینے تک کسی کمپنی کے ایک سو شیرز پچاس روپے فی شیرز کے حساب سے فروخت کرنے کا اختیار خرید لیتا ہے۔ اب اگر اس عرصہ میں شیر کی قیمت گر گئی تو ”الف“ وہ شیرز طے شدہ قیمت پر ”ب“ کو فروخت کر دے گا۔ لیکن اگر قیمت میں اضافہ ہو گیا تو ”ب“ کو بیچنے کی بجائے مارکیٹ میں فروخت کرنے کو ترجیح دے گا۔ اس صورت میں اگرچہ اس کی آپشن فیس رائیگاں جائے گی تاہم اسے دوسرا طرف سے فائدہ ہو جائے گا۔

فروختی اختیار کا دوسرا مقصد مستقبل میں ممکنہ نقصان سے پیشگی تحفظ ہے۔ مثلاً ”الف“ کے پاس ایک امریکی ڈالر ہے جس کی حالیہ قیمت اسی روپے ہے۔ ”الف“ اس کشمکش میں ہے کہ وہ یہ ڈالر اپنے پاس رکھے یا ابھی فروخت کر دے۔ کیونکہ اگر وہ اپنے پاس رکھتا ہے تو اس کی قیمت گرنے کا احتمال ہے۔ اور اگر ابھی فروخت کرتا ہے تو ممکن ہے آئندہ اس کی قیمت بڑھ جائے اور یہ نفع سے محروم رہے۔ لہذا ”الف“، ”ب“ کو آپشن فیس ادا کر کے ایک مہینے تک اسی روپے میں ڈالر بیچنے کا اختیار خرید لیتا ہے۔ اب اگر مقررہ تاریخ تک ڈالر کی قیمت بڑھ گئی تو وہ کسی دوسرا کو فروخت کر دے گا، اور اگر کم ہو گئی تو اسی روپے میں ”ب“ کو فروخت کر دے گا۔ گویا ”الف“ یہ

اختیار حاصل کر کے ذریکی قیمت گرنے سے مطمئن ہو گیا ہے۔

### اختیارات کی خرید و فروخت کا شرعی حکم

مذکورہ بالتفصیلات یہ ثابت کرنے کے لیے کافی ہے کہ سرمایہ دارانہ نظام معیشت میں راجح اختیارات اور شریعت کے تصور اختیار کا آپس میں کوئی تعلق نہیں۔ اختیار کا شرعی مفہوم تو صرف اتنا ہے کہ بعث باقی رکھنے یا فتح کرنے میں سے جو صورت بہتر معلوم ہو اس کا انتخاب کر لیا جائے۔ اس کی نہ تو کوئی فیض مقرر ہوتی ہے اور نہ ہی یہ حق کسی دوسرے کو فروخت کیا جاسکتا ہے، جبکہ زیر بحث اختیار کسی چیز کو خریدنے یا بینچنے کا محض ایک حق ہے جو نہ تو مال ہے اور نہ ہی کسی چیز کا حق استعمال، نیز یہ ایسا مالی حق بھی نہیں جس کا معاوضہ لیا جاسکے۔ لہذا اس کی خرید و فروخت حرام ہے۔

مزید یہ کہ اختیارات کا لین دین ایک ایسا عمل ہے جو غر اور سڑ بازی جیسی قاحتوں پر مشتمل ہے۔ غر اس طرح کہ اختیار کے استعمال کی نوبت آئیگی یا نہیں؟ اس کا علم نہ تو خود اختیار کے خریدار کو ہوتا ہے اور نہ ہی فروخت کنندہ کو۔ کیونکہ اس کا انحصار اس پر ہے کہ خریدار کی توقع کے مطابق قیتوں میں کمی بیشی ہوتی ہے یا نہیں۔ اگر اس نے خریداری اختیار لیا ہو اور قیمتیں بڑھ جائیں تو وہ بعث کرے گا ورنہ نہیں۔ اسی طرح اگر اس نے بینچنے کا اختیار لے رکھا ہو تو صرف قیمت کم ہونے کی صورت میں اختیار دہنہ کو فروخت کرے گا، اضافے کی صورت میں کسی دوسرے کو فتح دے گا۔ چونکہ قیتوں میں کمی بیشی غیر یقینی امر ہے، اس لیے بعث کا انعقاد ذہم ہے اور یہی غر ہے جس کو شریعت نے حرام قرار دیا ہے۔

سڑ بازی اس طرح کہ اس سارے معااملے میں خرید و فروخت کی نیت قطعاً نہیں ہوتی بلکہ نیت صرف یہ ہوتی ہے کہ اگر فلاں تاریخ تک شیراز کی قیمت بڑھ گئی تو اختیار دہنہ سے اتنے فیصد اضافہ وصول کر لیا جائے گا اور اگر کم ہو گئی تو اس کو اتنے فیصد اضافہ دے دیا جائے گا۔ یا اگر قیمتیں کم ہوں گئیں تو اتنے فیصد اضافہ وصول اور اگر بڑھ گئیں تو ادا کر دیا جائے گا۔ گویا یہ قسم

لڑانے کا کھیل ہے جسے جو اکھا جاتا ہے۔ یہی جو اشیز اور کرنی کی جگہ دیگر اجناس کی بنیاد پر بھی کھیلا جاتا ہے۔

اگر آپشن اوپن ہو تو درج بالآخر ابیوں کے ساتھ غیر ملکیتی چیز کا سودا کرنے کی خرابی بھی شامل ہو جاتی ہے۔

### بعض شبہات کا ازالہ

پہلا شبہ: علمائے دین بیعانہ کو جائز قرار دیتے ہیں۔ آپشن فیس بیعانہ کے مشابہ ہے کہ جس طرح بیعانہ دینے والا چیز نہ خرید سکے تو بیعانہ ضبط ہو جاتا ہے اسی طرح اگر اختیار لینے والا چیز نہ خریدے تو آپشن فیس ضبط ہو جاتی ہے۔ مزید یہ کہ جس طرح بیعانہ میں مشتری کو مقررہ تاریخ تک چیز خریدنے کا حق ہوتا ہے اسی طرح اختیار میں بھی مشتری کو متعین تاریخ تک خریداری کا حق ہوتا ہے، لہذا بیعانہ کی طرح یہ بھی جائز ہے۔

اس سلسلے میں سب سے پہلے بیعانہ کے بارے میں جانتا ضروری ہے جسے علمائے دین نے جائز قرار دیا ہے۔ جب کوئی کاروباری معاملہ اس طرح طے پائے کہ کچھ رقم پیشگی ادا کر کے یہ کہا جائے کہ اگر میں نے یہ چیز خریدی تو یہ رقم قیمت کا حصہ شمار ہو گی اور اگر نہ خریدی تو یہ آپ کی ملکیت ہو گی تو اس کو ”بیعانہ کی بیع“ یعنی ”الْعُرْبَانُ“ کہا جاتا ہے۔ چنانچہ سنن ابن ماجہ میں بیعانہ کی تعریف یوں کی گئی ہے۔

”الْعُرْبَانُ أَنْ يَشْتَرِي الرَّجُلُ ذَاهَةً بِسِمَاءَةٍ دِينَارٍ فَيُعْطِيهُ دِينَارَيْنِ أَرْبُونَا“

”فَيَقُولُ إِنْ لَمْ أَشْتَرِ الدَّاهَةَ فَالدِّينَارَانِ لَكَ“

”بیعانہ یہ ہے کہ آدمی (مثلا) سو دینار کا جانور خریدے اور دو دینار بیعانہ کے طور پر“

”دے کر یہ کہہ کے کہ اگر میں نے یہ جانور نہ لیا تو یہ دو دینار تمحارے ہوں گے۔“<sup>①</sup>

① باب بیع العربان۔

امام نووی رض بیانہ کی تشریع میں رقمطراز ہیں:

’وهو أن يشتري شيئاً ويعطى البائع درهماً أو دراهماً ويقول إن تم البيع بينما فهو من الثمن ولا فهو هبة للك‘

”بیانہ یہ ہے کہ آدمی کوئی چیز خریدے اور فروخت کنندہ کو ایک یا کچھ درہم دے کر یہ کہے کہ اگر ہمارے درمیان بیع مکمل ہو گئی تو یہ رقم قیمت کا حصہ شمار ہو گی بصورت دیگر یہ آپ کے لیے ہبہ ہو گی۔“<sup>①</sup>

علامہ ابن قدامہ رض لکھتے ہیں:

’والعربون في البيع هو أن يشتري السلعة بدفع إلى البائع درهماً أو غيره على أنه إن أخذ السلعة احتسب به من الثمن وإن لم يأخذها فذلك للبائع‘

”بیع میں بیانہ کی صورت یہ ہوتی ہے کہ انسان کوئی سامان خریدے، فروخت کنندہ کو اس شرط پر درہم وغیرہ دے کہ اگر اس نے سامان لے لیا تو یہ رقم قیمت سے وضع کر لی جائے گی اور اگر نہ لیا تو یہ رقم فروخت کنندہ کی ہو گی۔“<sup>②</sup>

بیانہ کی مذکورہ بالاعتراضات سے دو باقی سامنے آتی ہیں۔

1. خریداری کی صورت میں بیانہ کی رقم قیمت کا حصہ بن جاتی ہے۔

2. بیانہ میں صرف مشتری کو اختیار ہوتا ہے کہ وہ چیز خریدے یا نہ خریدے، فروخت کنندہ بیچنے کا پابند ہوتا ہے۔

لیکن اختیارات کا معاملہ اس کے عکس ہے۔ یہاں نتو آپشن فیس قیمت کا حصہ بنتی ہے اور نہ ہی فروخت کنندہ پر بیچنے کی پابندی ہوتی ہے بلکہ اختیار دہنده پابند ہوتا ہے، قطع نظر اس بات

<sup>①</sup> المجموع ج 9 ص 335.

<sup>②</sup> المفہی ج 4، ص 312.

کے کوہ خریدار ہے یا فروخت کنندہ۔

اس کے علاوہ بھی کئی حاظ سے ان میں فرق ہے۔ مثلاً بیانہ میں چیز کا حصول پیش نظر ہوتا ہے جبکہ اختیارات میں چیز کے حصول کی بجائے قیمتوں میں واقع فرق کالین دین کیا جاتا ہے۔ اسی طرح اختیارات کی باقاعدہ خرید و فروخت ہوتی ہے لیکن بیانہ میں ایسا نہیں ہے۔ لہذا آپشن فیس کو بیانہ پر قیاس کرنا درست نہیں۔

**دوسرا شہبہ:** عقد اختیار حقیقت میں خرید و فروخت کا وعدہ ہے جو ایک نیکی ہے اور آپشن فیس کے نام پر دی گئی رقم اس نیکی کا حصہ ہے۔

یہ توجیہ بھی غلط فہمی پر ہتی ہے۔ نہ تو خرید و فروخت کے وعدے کو نیکی قرار دیا جا سکتا ہے اور نہ ہی اختیار کو وعدہ قرار دینے کی کوئی گنجائش موجود ہے۔ کیونکہ اس کی باقاعدہ فیس لی جاتی ہے جس سے یہ عقد معاوضہ کے زمرہ میں داخل ہو جاتا ہے۔

**تیسرا شہبہ:** اختیارات اور خیارشرط باہم ملتے جلتے ہیں، خیارشرط جائز ہے اس لیے یہ بھی جائز ہونا چاہیے۔

یہ بات بھی صحیح نہیں کہ اختیارات کالین دین خیارشرط کے مشابہ ہے۔ خیارشرط کا معاوضہ لیا جاتا ہے اور نہ ہی اس کے لیے عقد بیع سے الگ کوئی عقد ہوتا ہے جبکہ اختیار دینے کا معاوضہ وصول کیا جاتا ہے اور اس کے لیے علیحدہ عقد بھی طے پاتا ہے۔ لہذا اس کو خیارشرط کے مشابہ قرار دینا بعید از قیاس ہے۔ اور اگر اسے خیارشرط پر قیاس کر بھی لیا جائے تب بھی یہ جائز نہیں بنتا، کیونکہ خیارشرط کا معاوضہ جائز نہیں۔

حاصل کلام یہ کہ سرمایہ دارانہ معیشت میں راجح اختیارات کالین دین حرام ہے ان کو بیانے اور خیارشرط پر قیاس کرنا قیاس باطل ہے۔

## بیعانہ کی شرعی حیثیت

سابق بحث کے ضمن میں اس نکتے کی وضاحت تو ہو چکی ہے کہ آئندہ حدیث و فقہ کے نزدیک بیعانہ کی حقیقت کیا ہے اور یہ کہ اس میں صرف مشتری کو اختیار ہوتا ہے کہ وہ ڈیل مکمل کرے یا نہ کرے، فروخت کنندہ بینچے کا پابند ہوتا ہے تا ہم جب تک اس کی شرعی حیثیت پر مفصل گفتگو نہ ہو یہ ساری بحث تکمیل رہے گی۔

بیعانہ کی بنیاد پر خرید و فروخت کے حوالے سے اہل علم کے دو گروہ ہیں۔ امام مالک، امام شافعی، فقہائے احناف اور حنفی فقهاء میں سے ابو خطاب کی رائے میں بیعانہ کی صورت میں خرید و فروخت درست نہیں ہے۔ چنانچہ علامہ ابن قدامة حنبلی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

وَاخْتَارَ أَبُو الْخَطَّابِ أَنَّهُ لَا يَصْحُ وَهُوَ قَوْلُ مَالِكٍ وَالشَّافِعِيِّ  
وَأَصْحَابِ الرَّأْيِ يُرَوَى ذَلِكَ عَنْ أَبِنِ عَبَّاسٍ وَالْحَسَنِ،

”ابو خطاب نے یہ اختیار کیا ہے کہ یہ صحیح نہیں۔ مالک، شافعی اور اصحاب رائے کا بھی یہی قول ہے۔ نیز حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ اور حضرت حسن بصری سے بھی یہی مردی ہے۔“<sup>①</sup>

کویت کے فقہی انسائیکلو پیڈیا میں ہے:

فَجَمِيعُهُمْ مِنَ الْحَنْفِيَّةِ وَالْمَالِكِيَّةِ وَالشَّافِعِيَّةِ، وَأَبُو الْخَطَّابَ مِنَ الْحَنَابِلَةِ، يَرَوُنَ أَنَّهُ لَا يَصْحَّ، وَهُوَ المَرْوَى عَنْ أَبِنِ عَبَّاسٍ  
وَالْحَسَنِ كَمَا يَقُولُ أَبُنْ قَدَامَةَ،

<sup>①</sup> المغني فصل في بيع العربون .

”جمهور حنفی، شافعی، مالکی فقهاء اور حنبلی علماء میں سے ابو خطاب کے خیال میں یہ جائز نہیں۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ اور حضرت حسن رضی اللہ عنہ سے بھی یہی مردی ہے جیسا کہ ابن قدامة نے کہا ہے۔“<sup>①</sup>

جبکہ امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہ کے نزدیک بیانے کے لین دین میں کوئی حرج نہیں ہے۔

چنانچہ علامہ ابن قدامة حنبلی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

’قَالَ أَحْمَدُ لَا بَأْسَ بِهِ‘

”امام احمد کہتے ہیں کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔“<sup>②</sup>

علامہ حافظ ابن قیم رضی اللہ عنہ کا رجحان بھی اس کے حق میں ہے۔<sup>③</sup>

سعودی عرب کے سابق مفتی اعظم شیخ عبدالعزیز بن باز رضی اللہ عنہ بھی اسے جائز قرار دیتے ہیں:

لا يرجم في أحد العربون في أصح قولى العلماء إذا اتفق الباقي والمشتري على ذلك ولم يتم البيع‘

”علماء کے دو قول میں سے صحیح قول کے مطابق جب باائع اور مشتری اس پر اتفاق کر لیں اور بیع کامل نہ ہو تو بیانہ ضبط کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔“<sup>④</sup>

اسی طرح ان کی سربراہی میں قائم دامگی فتویٰ کمیٹی نے بھی ایک استفتاء کے جواب میں اسے جائز کہا ہے:

’بیع العربون جائز، وهو أن يدفع المشتري للبائع أو وكيله مبلغاً من المال أقل من ثمن البيع بعد تمام عقد البيع، لضمان البيع؛ لثلا‘

<sup>①</sup> ج 10 ، ص 100.

<sup>②</sup> المفتی فصل فی بیع العربون .

<sup>③</sup> اعلام المؤفعین فصل الحيلة فی الصلح عن الحال .

<sup>④</sup> فتاویٰ اسلامیہ ج 2 ، ص 837.

یا خذہ غیرہ علی اُنه إِنْ أَخْذَ السَّلْعَةَ احْتَسَبَ بِهِ مِنَ الْثَّمَنِ، وَإِنْ لَمْ يَا خذہا فللباٰعُ أخذہ و تملکہ، و بیع العربون صحیح، سواء حدد وقتاً لدفع باقی الثمن أو لم يحدد وقتاً

”بیانہ کی بیع جائز ہے۔ بیانہ کی بیع یہ ہے کہ مشتری عقد بیع کی تکمیل کے بعد اس غرض سے کہ چیز کوئی دوسرا نہ خرید لے فروخت کنندہ یا اس کے ایجٹ کو چیز کی قیمت سے کم کچھ رقم اس شرط پر دے کہ اگر اس نے چیز لے لی تو یہ رقم قیمت میں شامل ہوگی اور اگر نہ لی تو یہ رقم فروخت کنندہ کی ہوگی۔ بیانہ کی بیع صحیح ہے خواہ باتی قیمت کی ادائیگی کے لئے وقت کا تعین ہوا ہو یا نہ۔“<sup>①</sup>

### پہلے گروہ کے دلائل

جو حضرات بیانہ کی بیع کو ناجائز سمجھتے ہیں ان کے دلائل یہ ہیں۔

1. سودا طے نہ پانے کی صورت بیانہ کی ضبطی مال ناحق ہے کیونکہ فروخت کنندہ یا مال بغیر کسی معاوضہ کے حاصل کرتا ہے جس سے قرآن حکیم نے سختی سے منع کیا ہے:  
 ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ﴾  
 ”اے ایمان والو! ایک دوسرے کے اموال ناحق طریقوں سے نہ کھاؤ۔“<sup>②</sup>
2. علام ابن العربي رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں ان ناحق طریقوں سے مال کھانے کی ایک صورت بیانہ بھی ہے۔<sup>③</sup>

① فتاویٰ الحجۃ الدائمة ج 15 ص 202.

② النساء: 29.

③ احکام القرآن لابن العربي ج 1 ، ص 429.

بیان کرتے ہیں:

”نهی رسول اللہ ﷺ عن بيع العربان)“

”رسول اللہ ﷺ نے بیعانہ کی بیع سے منع فرمایا۔“<sup>①</sup>

3. اس میں غریبی بے یقینی کی کیفیت (uncertainty) پائی جاتی ہے کیونکہ یہ طنہیں ہوتا کہ بیعانہ دینے والا ضرور خریدے گا بلکہ اس کو اختیار ہوتا ہے کہ چاہے تو ذیل مکمل کرے اور چاہے تو روکر دے۔ چنانچہ علامہ محمد بن اسماعیل الصنعاوی رض، مذکورہ بالاحدیث کی شرح میں رقمطراز ہیں:

فَأَبْطَلَهُ مَا لِكُ وَالشَّافِعِيُّ لِهَذَا النَّهْيِ وَلِمَا فِيهِ مِنُ الشَّرْطِ الْفَاسِدِ  
وَالْعَرَرِ وَدُخُولِهِ فِي أُكُلِ الْمَالِ بِالْبَاطِلِ،

”امام مالک اور شافعی نے بیعانہ کی بیع کو اس نبی کی وجہ سے ناجائز کہا ہے اور یہ اس لئے بھی ناجائز ہے کہ اس میں شرط فاسد اور غرر پایا جاتا ہے اور یہ باطل طریقے سے مال کھانے کے زمرہ میں آتی ہے۔“<sup>②</sup>

4. یہ دو فاسد شرطوں پر مشتمل ہے۔ چنانچہ امام شوکانی رض، اس کے عدم جواز کی وجہ بیان کرتے ہوئے رقمطراز ہیں:

وَالْعِلَّةُ فِي النَّهْيِ عَنْهُ اشْتِمَالُهُ عَلَى شَرْطَيْنِ فَاسِدَيْنِ أَحَدُهُمَا شَرْطٌ  
كَوْنُ مَا دَفَعَهُ إِلَيْهِ يَكُونُ مَحَاجَنًا إِنْ اخْتَارَ تَرْكَ السُّلْعَةِ، وَالثَّانِي شَرْطٌ  
الرَّدُّ عَلَى الْبَاعِي إِذَا لَمْ يَقْعُ مِنْهُ الرَّضَا بِالْبَيْعِ،

”ممانعت کی علت یہ ہے کہ یہ دو فاسد شرطوں پر مشتمل ہے۔ ایک یہ کہ اگر چیز نہ لی تو بیعانہ کی رقم بغیر معاوضہ کے فروخت لکنہ کی ہوگی اور دوسرا یہ کہ اگر خریدار بیع پر راضی

① سنن ابی داؤد باب فی العربان .

② سبل السلام ج 4 ص 99.

نہ ہو تو چیز واپس فروخت لئندہ کو مل جائے گی۔<sup>①</sup>

### دوسرے گروہ کے دلائل

جن حضرات کے نزدیک بیان کی بنیاد پر خرید و فروخت صحیح ہے ان کے دلائل یہ ہیں۔

1. حضرت زید بن اسلم رض بیان کرتے ہیں:

‘أَنَّ النَّبِيَّ صل أَهْلُ الْعَرْبَانَ فِي الْبَيْعِ’

‘بَشَكَ نَبِيُّ صل نَفِقَةً فِي بَيْعٍ مِّنْ بَيْعِهِ، وَجَاءَ قَرْدِيَّاً’<sup>②</sup>

2. صحیح بخاری میں ہے:

‘وَأَشْتَرَى نَافِعٌ بْنُ عَبْدِ الْحَارِثِ دَارًا لِلسَّاجِنِ بِمَكَّةَ مِنْ صَفْوَانَ بْنِ

‘أُمِيَّةَ عَلَى أَنَّ عُمَرَ إِنْ رَضِيَ فَالْبَيْعُ بَيْعٌ، وَإِنْ لَمْ يَرْضِ عُمَرُ فَلِصَفْوَانَ

‘أَرْبَعِمَاةَ’<sup>③</sup>

‘نافع بن عبد الحارث نے مکہ میں صفوان بن امیہ سے قید خانہ کے لیے ایک گھر اس

شرط پر خریدا کہ اگر حضرت عمر راضی ہو گئے تو بع کامل ہو جائیگی اور اگر حضرت عمر راضی

نہ ہوئے تو صفوان بن امیہ کے لیے چار سو (درہم) ہوں گے۔<sup>④</sup>

3. حضرت محمد بن سیرین رض کہتے ہیں ہے:

‘قَالَ رَجُلٌ لِكَرِيهٍ أُدْخِلُ رِكَابَكَ، فَإِنْ لَمْ أُرْحَلْ مَعَكَ يَوْمَ كَذَا وَكَذَا

فَلَكَ مِائَةُ دِرْهَمٍ فَلَمْ يَخْرُجْ، فَقَالَ شُرَيْحٌ مَنْ شَرَطَ عَلَى نَفْسِهِ

‘طَائِعًا غَيْرَ مُكْرِهٍ فَهُوَ عَلَيْهِ’

① نیل الاوطارج 8 ص 205.

② مصنف ابن ابی شيبة فی العربان فی البيع .

③ صحیح البخاری، فی الخصومات، باب الربط والحبس فی الحرم .

”کہ ایک آدمی نے کرایہ پر دینے والے سے کہا: اپنی سواری تیار رکھنا اگر میں نے فلاں فلاں دن تمہارے ساتھ سفر نہ کیا تو آپ کو سودہم دوں گا پھر اس نے سفر نہ کیا تو (قاضی) شریع نے کہا جو خوشی سے بغیر کسی جبر کے اپنے اوپر کوئی شرط عائد کرے تو وہ اس کو پوری کرنا ہوگی۔“<sup>①</sup>

4. حضرت سعید بن میتب اور امام ابن سیرین رض فرماتے ہیں:

**لَا بَأْسَ إِذَا أَكْرَهَ السُّلْطَةُ أَنْ يَرْدَهَا وَيَرْدُ مَعَهَا شَيْئًا وَقَالَ أَحْمَدُ هَذَا فِي مَعْنَاهُ**

”اس میں کوئی حرج نہیں کہ جب چیز واپس کرے تو اس کے ساتھ کوئی شے واپس کرے۔ امام احمد کہتے ہیں یہ صورت بیانہ کے معنی میں ہی ہے۔“<sup>②</sup>

### فریقین کے دلائل کا تجزیہ

بیانہ کی شرعی حیثیت کا جائزہ لینے کیلئے درج ذیل نکات کو نگاہ میں رکھنا نہایت ضروری ہے ورنہ صحیح رائے قائم کرنے میں غلطی لگ سکتی ہے۔

✿ بیانہ لینے کے بعد مالک پابند ہو جاتا ہے کہ وہ کسی اور کے ساتھ بیع کی بات چیت نہ کرے۔ لہذا نہ تو وہ خود بیچنے کی کوشش کرتا ہے اور نہ ہی کوئی دوسرا خیدار دلچسپی لیتا ہے کیونکہ عموماً اکثر خریداروں کو یہ علم ہو جاتا ہے کہ فلاں جائیداد کا سودا ہو چکا ہے۔ اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ فروخت کنندہ کو اپنا مال اچھی قیمت پر فروخت کرنے کا موقع مل رہا ہو لیکن وہ بیانہ کی وجہ سے اس فائدہ سے محروم رہے یا بیانہ کی مدت کے دوران تو کوئی خریدار موجود ہو مگر بعد میں جلد کوئی اور خیدار نہ مل سکے جس کے باعث اسے اپنی چیز کم قیمت پر فروخت کرنی پڑے۔

① صحيح بخاري باب ما يجوز من الاسترداد و الشيا في الأقرار .

② المغني فصل في بيع العربون .

مزید یہ کہ نیا گاہک تلاش کرنے کے لئے از سرنو جدو جهد کرنی پڑتی ہے جس پر بعض اوقات اخراجات بھی آتے ہیں اس لئے بیان کی ضبط کو مطلق مال ناحق قرار دینا درست نہیں۔

﴿ عمر بن شعیب کی سند سے مقول سیدنا عبد اللہ بن عمر و عائشہؓ کی روایت جس میں بیان کی صورت میں خرید و فروخت کی ممانعت آئی ہے محدثین کے نزد یہ ضعیف ہے۔ یہ روایت مختلف کتب حدیث میں متعدد سندوں سے مروی ہے مگر کوئی سند بھی محدثین کرام کے معیار پر پوری نہیں اترتی۔ چنانچہ علامہ محمد بن اسماعیل الصنعائی رضی اللہ عنہ لکھتے ہیں:

”وَلَهُ طُرْقٌ لَا تَخْلُو عَنْ مَقَابِلٍ“

”اس کی متعدد سندیں ہیں مگر کوئی بھی کلام سے خالی نہیں۔“<sup>①</sup>

﴿ چونکہ بیانہ میں مدت، قیمت اور فروخت کی گئی چیز سمیت سب کچھ معلوم ہوتا ہے نیز پر دگی بھی ممکن ہوتی ہے، لہذا یہ کہنا بھی صحیح نہیں کہ اس میں بے یقینی کی کیفیت پائی جاتی ہے۔ یہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ ممکن ہے خریدار بیع پر رکودے تو اس قسم کا امکان تو خیال شرط وغیرہ میں بھی موجود ہوتا ہے حالانکہ وہ سب کے نزد یک جائز ہے۔

﴿ اکثر و بیشتر جب تک بیانہ دینے والا مکمل ادا یگی نہ کردے چیز حسب دستور اصل مالک کی ملکیت ہی رہتی ہے، لہذا ا manus کا یہ کہنا بھی درست نہیں کہ یہ اس لئے ناجائز ہے کہ اس میں یہ شرط ہوتی ہے کہ ”اگر خریدار بیع پر راضی نہ ہوا تو چیز واپس فروخت کننده کو مل جائے گی“ کیونکہ چیز تو پہلے ہی مالک کے قبضہ میں ہوتی ہے۔

﴿ زید بن اسلم کی روایت بھی ضعیف ہے کیونکہ زید بن اسلم رضی اللہ عنہ تابعی ہیں جو اس روایت کو برآہ راست رسول اللہ ﷺ سے بیان کر رہے ہیں۔ جمہور محدثین کے نزد یہ ضعیف ایسی روایت قابل جست نہیں ہے۔

﴿ شارحین حدیث کی رائے میں نافع بن عبد الحارث رضی اللہ عنہ نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی عدم رضا کی

① سبل السلام : ج 2، ص 349.

صورت میں صفوان بن امیہ کو جو چار سو درہم دینے کا وعدہ کیا تھا وہ بیانہ نہیں بلکہ اس عرصہ میں مکان کے استعمال کا کرایہ تھے۔ چنانچہ شارح بخاری علامہ حافظ ابن حجر عسقلانی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”نافع کا یہ شرط لگانا کہ اگر حضرت عمر رضی اللہ عنہ اراضی نہ ہوئے تو صفوان کو چار سو درہم دینے جائیں گے، ہو سکتا ہے انہوں ان دراہم کو حضرت عمر کا جواب آنے تک گھر سے فائدہ حاصل کرنے کا کرایہ قرار دیا ہو۔“<sup>①</sup>  
علامہ بدر الدین عینی حنفی رضی اللہ عنہ لکھتے ہیں:

”اس کا مطلب ہے کہ اگر حضرت عمر رضی اللہ عنہ اس سودے پر اراضی نہ ہوئے تو حضرت عمر کی طرف سے جواب آنے تک اس گھر سے فائدہ اٹھانے کے عوض صفوان کو چار سو درہم دینے جائیں گے۔“<sup>②</sup>

علامہ شہاب الدین قسطلانی رضی اللہ عنہ نے بھی اس کی یہی تشریع کی ہے۔<sup>③</sup>

لیکن جس طرح کرایہ لینے کے باعث مالک پابند ہو جاتا ہے کہ وہ اپنے مکان سے کوئی دوسرا فائدہ نہیں اٹھاتا اسی طرح بیانہ میں بھی مالک اچھی قیمت کا موقع ملنے کے باوجود فائدہ اٹھانے سے محروم رہتا ہے کیونکہ وہ بیانہ کی وجہ سے چیز کو روکنے کا پابند ہوتا ہے اس لحاظ سے یہ واقعہ بیانہ سے ملتا جلتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب امام اثرم رضی اللہ عنہ نے حضرت امام احمد بن حنبل سے پوچھا کہ کیا آپ بھی اس کے قاتل ہیں تو انہوں نے فرمایا:

”میں کیا کہوں یہ عمر رضی اللہ عنہ ہیں یعنی حضرت عمر رضی اللہ عنہ بھی اس کے قاتل ہیں۔“<sup>④</sup>

① فتح الباری: ج 5، ص 95.

② عمدة القارى: ج 9، ص 151.

③ ارشاد السارى: ج 5، ص 420.

④ المغنى ج 6، ص 331.

قاضی شریعہ کا فیصلہ اگرچہ اجارہ کے بارہ میں ہے مگر اجارہ بھی بیع کی قسم ہے اور جس طرح سواری بک کرانے والا مالک کو پابند بنادیتا ہے کہ دوسرے موقع سے فائدہ نہیں اٹھا سکتا اسی طرح بیانہ دینے والا بھی شخص بھی کرتا ہے۔ نیزان کے الفاظ:

”کہ جو خوشی سے بغیر کسی جبر کے اپنے اوپر کوئی شرط عائد کرے تو وہ اس کو پوری کرنا ہوگی۔“ KitaboSunnat.com

سے بھی دوسرے گروہ کے موقف کو تقویت پہنچتی ہے۔

حضرت سعید بن مسیب اور امام ابن سیرین کے قول کا مطلب ہے کہ اگر مشتری کٹوتی کی شرط پر خریدی گئی چیز واپس کرے تو اس میں کوئی مضائقہ نہیں ہے یعنی اس کا تعلق بیانہ سے نہیں بلکہ بیع کا معاملہ مکمل ہونے کے بعد اس کی واپسی سے ہے جیسا کہ ”واپس کرے“ کے الفاظ سے معلوم ہو رہا ہے۔ چونکہ بیانہ میں بھی یہی ہوتا ہے کہ خریدار فروخت لکنڈہ کو کچھ رقم ادا کرتا ہے اس لئے امام احمد بن حنبل رض نے اس کو بیانہ سے ملتوی جلتی ایک صورت قرار دیا ہے۔<sup>①</sup>

### رانجح موقف

اس تجزیہ سے صاف واضح ہے کہ بیانہ کے حق یا مخالفت میں نبی ﷺ سے منقول کوئی روایت بھی صحیح سند سے ثابت نہیں ہے۔ البتہ نافع بن عبد الحارث کے واقعہ، قاضی شریعہ کے فیصلہ، حضرت سعید بن مسیب اور امام ابن سیرین کے اقوال کی روشنی میں ان حضرات کے نقطہ نظر پر عمل کی گنجائش نکلتی ہے جو اس کو سمجھتے ہیں۔ علاوہ ازیں نبی ﷺ کی حدیث:

”الْمُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ“  
”مسلمان اپنی شرائط کے پابند ہیں۔“<sup>②</sup>

① المغني فصل في بيع العربون .

② سنن ابی داؤد : باب فی الصلح

اور فقد اسلامی کے اصول ”کہ معاملات کی صرف وہی صورتیں حرام ہیں جن کی حرمت پر کتاب و سنت دلالت کننا ہوں“ سے بھی ان حضرات کے موقف کو تقویت ملتی ہے۔ تاہم بہتر یہی ہے کہ خریداری کا عمل مکمل نہ ہونے کی صورت میں فروخت کنندہ حقیقی نقصان سے زائد رقم واپس کر دے۔ حقیقی نقصان سے مراد قیمت کا وہ فرق ہے جو مال دوسری جگہ فروخت کرنے پر سامنے آئے۔ کیونکہ وہ شخص اللہ تعالیٰ کو بڑا محبوب ہے جو فروخت شدہ چیز واپس لے لیتا ہے چنانچہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

’مَنْ أَقْبَلَ مُسْلِمًا أَقْبَلَ اللَّهُ عَلَيْهِ‘

”جو مسلمان کا سودا واپس کرے گا اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس کی غلطیوں سے درگذر فرمائے گا۔“<sup>①</sup>

① سنن ابی داؤد باب فی فضل الاقالة .

## کمیشن ایجنت کے ذریعے خرید و فروخت

عصر حاضر کی محدث و تجارت میں کمیشن ایجنت بڑی اہم حیثیت اختیار کر چکا ہے کیونکہ شہری زندگی میں اشائے جات کی خرید و فروخت کے پیشتر معاملات اسی کی وساطت سے سمجھیل پذیر ہوتے ہیں، بالخصوص شاک مارکیٹ اور کمودیٹی آئی پیچنچ میں تو بروکر کی خدمات حاصل کئے بغیر لین دین کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ نیز سبزی اور فروٹ منڈیوں میں بھی تمام تر خرید و فروخت اسی طرز پر ہوتی ہے کہ باغات کے مالک و کاشتکار اپنا پھل اور پیداوار برآہ راست فروخت کرنے کی بجائے آڑھتیوں کی خدمات حاصل کرتے ہیں لیکن دوسری طرف یہ بھی حقیقت ہے کہ کمیشن ایجنسٹ کی اکثریت اس شعبے کے شرعی احکام سے بے بہرہ ہوتی ہے جس کی وجہ سے کئی خلاف شریعت امور بھی اس شعبے کا لازمی عنصر بن چکے ہیں اور بعض اوقات کمیشن ایجنت اور فروخت کنندہ یا کمیشن ایجنت اور خریدار کے درمیان تنگین قسم کے تنازعات بھی جنم لیتے ہیں، لہذا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس موضوع سے متعلق ضروری مسائل واضح اور عام فہم انداز میں بیان کر دیئے جائیں تاکہ ان پر عمل کر کے خرید و فروخت کے معاملات میں شریعت کی خلاف ورزی اور باہمی اختلافات سے بچا جاسکے۔

### کمیشن ایجنت کا مطلب

کمیشن ایجنت سے مراد وہ شخص ہے جو فروخت کنندہ اور خریدار کے درمیان واسطہ بن کر معاملہ طے کرائے اور اپنی اس محنت کا معاوضہ وصول کرے۔ اگرچہ کاروبار کی نوعیت کے اعتبار سے اس واسطے کیلئے مختلف الفاظ استعمال ہوتے ہیں مثلاً سبزی و فروٹ منڈی میں آڑھتی، منڈی مویشیاں میں دلال، ریٹائل اسٹیٹ کے کاروبار میں ڈیلر، شاک اور کمودیٹی آئی پیچنچ میں بروکر

کہا جاتا ہے لیکن ان سب کا مدلول ایک ہی شخص ہے کہ جو خرید و فروخت میں باائع اور مشتری کے درمیان واسطہ بنے۔

عربی میں اس کیلئے متعدد الفاظ استعمال ہوتے ہیں جن میں سب سے زیادہ معروف لفظ سمسار ہے جو اصل میں فارسی زبان کا لفظ ہے جس کو عربی شکل دے دی گئی ہے۔ چنانچہ لغت کی مشہور کتاب الحجم الوسيط میں ہے:

’السمسار) : الوسيط بين البائع والمشتري لتسهيل الصفقة. مسمار الأرض

العالم بها (جمع) سماسرة (فارسی معرب)

”سمسار و شخص ہے جو سودا آسان بنانے کیلئے باائع اور مشتری کے درمیان واسطہ ہو۔ ماہر ارضیات کو سمسار الارض کہتے ہیں۔ اس کی جمع سماسرہ آتی ہے۔ یہ فارسی لفظ ہے جس کو عربی میں ڈھالا گیا ہے۔“

علمائے حدیث و فقہ کے نزدیک بھی سمسار کی بھی تعریف ہے۔ چنانچہ علامہ احمد عبد الرحمن

البنی رضا اللہ ڪریم گل کھتے ہیں:

”کہ سمسار (کمیشن اجنسٹ) وہ ہے جو دوسرے کیلئے خرید و فروخت کرے اس طرح کہ معاوضہ لے کر باائع اور مشتری کے درمیان واسطہ کی حیثیت سے داخل ہو کر بعیش کمل کرائے۔“<sup>①</sup>

عہد رسالت میں کاروباری طبقہ کیلئے بھی سماسرہ یعنی بر و کرز کا لفظ استعمال ہوتا تھا اگر آنحضرت ﷺ نے اس کی جگہ ان لوگوں کیلئے تاجر کی اصطلاح متعارف کرائی جیسا کہ سنن اربعہ، مسندا امام احمد بن حنبل، مسندر ک حاکم اور سنن کبریٰ یمنی میں مردی ہے:

عَنْ قَيْسِ بْنِ أَبِي غَرَزَةَ قَالَ كُنَّا فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ فُسْمَى السَّمَاسِرَةَ فَمَرَّ بِنَا رَسُولُ اللَّهِ فَسَمَّانَا بِاسْمٍ هُوَ أَحْسَنُ مِنْهُ فَقَالَ

① الفتح الربانی بترتیب مسنند الامام احمد بن حنبل الشیبانی 15 / 15.

يَا مَعْشِرَ التَّجَارِ إِنَّ الْبَيْعَ يَحْضُرُهُ الْلَّغُوُ وَالْحَلْفُ فَشُوُبُوهُ بِالصَّدَقَةِ ۝  
 ”حضرت قیس بن ابی غرزہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے دور میں ہمیں  
 سماں سرہ (بروکرز) کہا جاتا تھا۔ چنانچہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ ہمارے پاس سے  
 گزرے تو آپ نے ہمارا اس سے اچھا نام رکھا۔ آپ نے فرمایا: اے تاجر و میں کی  
 جماعت بلاشبہ خرید و فروخت میں لغو گفتگو اور قسمیں بھی شامل ہوتی ہیں لہذا تم اس میں  
 صدقہ مالا لیا کرو۔“<sup>①</sup>

نبی ﷺ نے کاروباری افراد کیلئے بروکرز کی بجائے تاجر کا لفظ کیوں پسند فرمایا، علماء نے اس  
 کی مختلف وجہوں بیان کی ہیں۔ صحیح بات یہ ہے کہ بروکر اور تاجر میں فرق ہے۔ وہ یہ کہ بروکر حضن  
 فروخت کنندہ اور خریدار کے درمیان واسطہ ہوتا ہے، لفغ و فقصان کی ذمہ داری اس پر عائد نہیں  
 ہوتی جبکہ کاروبار میں فقصان کا خطہ بھی ہوتا ہے۔ اور آپ نے جن لوگوں کو بروکر زکی بجائے تاجر  
 کہہ کر پکارا وہ صرف بالع او مشتری کے درمیان واسطہ نہ تھے بلکہ کاروبار کرتے تھے اس لئے آپ  
 نے انہیں یہ لقب عطا فرمایا۔

کمیشن ایجنت کے لئے یہ از حد ضروری ہے کہ وہ قابل اعتماد اور صادق و ایمن ہونے کے  
 ساتھ ساتھ اس شعبہ میں مکمل مہارت بھی رکھتا ہو کیونکہ لوگ انہی اوصاف کو مد نظر رکھ رائی گران  
 قدر جائیدادوں کی خرید و فروخت کیلئے ان کی خدمات حاصل کرتے ہیں لہذا خریدار کو حقیقت حال  
 سے آگاہ کرنا اور چیز کو اس کی مارکیٹ قیمت پر بیچنا کمیشن ایجنت کی بنیادی ذمہ داری ہے۔ علاوہ  
 ازیں حکومت وقت کا بھی فرض ہے کہ وہ ایسا ضابطہ اخلاق وضع کرے جس کی پابندی ہر کمیشن  
 ایجنت پر لازم ہو اور ملک کے تمام کمیشن ایجنسیس کا پورا ریکارڈ حکومت کے پاس موجود ہوتا کہ  
 جائیداد کی خرید و فروخت کے معاملات میں دھوکہ دہی کا سد باب کیا جاسکے اور فراؤ کی صورت میں

<sup>①</sup> سنن ابی داؤد : کتاب البيوع، باب فی التجارة يحالطها الحلف واللغو

اجنبت کو بھی قانون کی گرفت میں لایا جاسکے۔

### کمیشن پر خرید و فروخت کی شرعی حیثیت

سرخیل محمد شین امام بخاری رض نے صحیح بخاری شریف میں بڑی وضاحت کے ساتھ یہ مسئلہ بیان کیا ہے کہ کمیشن لے کر خرید و فروخت کرانی جائز ہے۔ انہوں نے اس سلسلے میں جو دلائل پیش کئے ہیں وہ یہ ہیں۔

1. حضرت عبد اللہ بن عباس رض فرماتے ہیں:

نَهَى رَسُولُ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ أَنْ يُتَلَقَّى الرُّكْبَانُ، وَلَا يَبِعَ حَاضِرٍ لِبَادِ قُلْتُ  
يَا ابْنَ عَبَّاسٍ مَا قَوْلُهُ لَا يَبِعَ حَاضِرٍ لِبَادِ قَالَ لَا يَكُونُ لَهُ سِمْسَارًا

”رسول اللہ ﷺ نے منڈی سے باہر جا کر تجارتی قافلوں کو ملنے سے اور اس بات سے منع کیا کہ کوئی شہری کسی صحراء شین (کے سامان) کی بیع کرائے۔ حضرت طاؤس کہتے ہیں کہ میں نے کہا اے عبد اللہ بن عباس آپ ﷺ کے اس ارشاد کا کیا مطلب ہے تو انہوں نے کہا اس کا معنی ہے کہ اس کا دلال نہ بنے۔“<sup>①</sup>

امام بخاری رض کا استدلال یہ ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے کمیشن پر لیں دین کی صرف ایک خاص صورت سے منع کیا ہے۔ وہ مخصوص صورت یہ ہے کہ شہری صحراء شین کو کمیشن پر خرید و فروخت کرنے کرائے یعنی جب آبادی سے دور جنگلات میں رہنے والے خریداری یا اپنا مال فروخت کرنے کیلئے شہر میں آئیں تو انہیں برادرست خرید و فروخت کرنے دی جائے کیونکہ یہ لوگ عموماً انتہائی ضرورت کے وقت اور محدود پیانے پر ہی خرید و فروخت کرتے ہیں۔ ظاہر ہے اس قسم کے لوگوں سے کمیشن کی وصولی قرین انصاف نہیں ہے۔ اس حدیث مبارک سے یہ عیاں ہے کہ شہروں کے رہائشی ایک دوسرے کے ساتھ کمیشن کالیں دین کر سکتے ہیں۔ اسی لئے فقیہ امت امام بخاری رض

① صحیح البخاری : کتاب الاجارات ، باب اجر السمسرة

نے اس پر کمیشن کے جواز کا عنوان قائم کیا ہے اور ان لوگوں کی تردید کی ہے جو اس کو جائز نہیں سمجھتے۔ واضح رہے کہ دیہاتی شرعاً حرام نہیں ہیں، صحراء نہیں صرف وہ ہیں جو جنگلات میں رہتے ہوں۔

2. حضرت ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ بنی کریم رض نے فرمایا:

الْمُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ ،  
”مسلمان بآہمی شرائط کے پابند ہیں۔“<sup>①</sup>

اس حدیث میں یہ قاعدہ لکھیے بیان ہوا ہے کہ اگر خرید و فروخت کے معاملے میں ایسی شرط لگائی جائے جو عقد بیع کے منافی نہ ہو اور نہ ہی شریعت نے اسے باطل اور ناجائز قرار دیا ہو تو اس پر عمل کرنا لازم ہے۔ چونکہ کمیشن کی شرط نہ تو عقد بیع کے منافی ہے اور نہ ہی شریعت نے اسے باطل قرار دیا ہے لہذا اس کا پورا کرنا واجب ہے۔

3. حضرت عطاء سیدنا عبد اللہ بن عباس رض نے نقل کرتے ہیں:

”أَنَّهُ كَانَ لَا يَرِي بَأْسًا أَنْ يَعْطِي الرَّجُلَ الثُّوْبَ فَيَقُولُ بَعْدَهُ كَذَا وَكَذَا فَمَا ازْدَدَتْ فِلْكُ“

”کہ وہ اس میں کوئی مضافات نہیں سمجھتے تھے کہ ایک شخص دوسرے کو کپڑا دے کر یوں کہے کہ اسے اتنے اتنے میں بچ دو، اس سے جتنے زائد ہوں گے وہ تمہارے ہیں۔“<sup>②</sup>

4. علاوه ازیں حضرات تابعین میں سے امام ابن سیرین، عطاء بن ابی رباح، ابراہیم تخریجی اور حسن بصری رض بھی یہی کہتے ہیں کہ کمیشن کالین دین جائز ہے۔<sup>③</sup>

درج بالا روایات اس بات کا واضح ثبوت ہیں کہ کمیشن وصول کر کے خرید و فروخت کرانے

① سنن ابی داؤد باب فی الصلح .

② مصنف ابن ابی شیبة: فی الرَّجُلِ يَدْفَعُ إِلَى الرَّجُلِ الثُّوْبَ فَيَقُولُ بَعْدَهُ فَمَا ازْدَدَتْ فِلْكُ .

③ صحیح بخاری باب اجر السمسرة .

میں کوئی حرج نہیں ہے۔ نیز شریعت کے اصول ”کہ جن معاملات سے منع نہیں کیا گیا وہ جائز ہیں“، کا بھی یہ تقاضا ہے کہ کمیشن جائز ہو کیونکہ قرآن و حدیث سے اس کی ممانعت ثابت نہیں ہے۔

حضرت امام ابوحنیفہ رض کی طرف یہ بات منسوب کی جاتی ہے کہ وہ دالی کی اجرت کو جائز نہیں سمجھتے۔<sup>①</sup>

تاہم متاخرین حفیہ اسے جائز ہی قرار دیتے ہیں جیسا کہ علامہ ابن عابدین شاہی نے وضاحت کی ہے:

”وفی الحاوی سئل محمد بن سلمة عن أجرة السمسار، فقال أرجو  
أنه لا بأس به“

”حاوی میں ہے کہ محمد بن سلمہ سے بروکر کی کمیشن کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا میں امید رکھتا ہوں کہ اس میں کوئی حرج نہیں۔“<sup>②</sup>

ان کے علاوہ علامہ ابن حبیم حنفی نے بھی اپنی کتاب ”الأشباء والنظائر“ میں اسے لوگوں کی ضرورت ہونے کی بنا پر جائز قرار دیا ہے۔<sup>③</sup>

### کمیشن پر خرید و فروخت کی فقہی نوعیت

بعض فقهاء و محدثین کرام کمیشن پر خرید و فروخت کے مسائل اجارہ یعنی کراچیہ داری کے معاملات اور بعض بحالہ کے ضمن میں ذکر کرتے ہیں جبکہ بعض اسے وکالہ (Agency) بھی کہتے ہیں۔ صحیح بخاری میں بھی اس کا تذکرہ اجارہ کے عنوان میں ہوا ہے۔ چونکہ بنیادی طور پر اجارہ، بحالہ اور وکالہ تینوں جائز ہیں اس لئے اس اختلاف کی کمیشن کے جواز پر زدنہیں پڑتی۔ اجارہ اور ایکجسی کی حقیقت تو معروف ہے البتہ بحالہ قدرے غیر معروف اصطلاح ہے اس لئے یہاں اس کا

① عمدة القاري : ج 8 ، ص 623 .

② حاشية رد المحتار : ج 6 ، ص 63 .

③ الأشباء والنظائر ص 270 .

مختصر تعارف پیش کیا جاتا ہے۔

### بعالہ

بعالہ کے لغوی معنی ہے وہ چیز جو کسی شخص کو کوئی کام کرنے کے بد لے میں دی جائے جبکہ اس کی شرعی تعریف یہ ہے:

”بعالہ ایک ایسا عقد ہے جس میں ایک فریق یہ کہتا ہے کہ جو شخص اس مدت میں یا مدت کا تذکرہ کئے بغیر یہ کہے کہ جو شخص مجھے (اس کام کا) یہ نتیجہ دے گا میں اس کو استعمال دوں گا۔“<sup>①</sup>

مثلاً یوں کہا جائے کہ جو شخص میری فلاں گم شدہ چیز تلاش کر کے دے گا میں اس کو اتنا انعام دوں گا یا جو کمپنی کسی جگہ سے تیل تلاش کرے گی یا جو شخص یا ادارہ فلاں منصوبے کی فزیبلٹی رپورٹ تیار کر کے دے گا اس کو اتنا معاوضہ دیا جائے گا۔ اب جو شخص بھی وہ چیز تلاش کر کے لائے گا یا جو کمپنی بھی تیل تلاش کرنے میں کامیاب ہوگی یا جو شخص بھی رپورٹ تیار کر کے دے گا وہ اس مال کا مستحق ہو جائے گا۔ بحالہ ایک مستقل عقد ہے جو درج ذیل امور میں اجارہ سے مختلف ہے۔

1. بحالہ میں عامل کا تعین شرط نہیں کہ فلاں شخص ہی یہ کام کرے بلکہ جو شخص بھی کام کر دے وہ اس مال کا مستحق ہوتا ہے جبکہ اس کے بر عکس اجارہ ہمیشہ متعین شخص کے ساتھ ہوتا ہے۔

2. اجارہ میں مدت متعین ہوتی ہے جبکہ بحالہ میں مدت کا تعین شرط نہیں۔ لیکن اگر کام کرانے والے نے یہ تصریح کر دی ہو کہ یہ کام فلاں تاریخ تک کرنا ضروری ہے تو اس صورت میں مدت کا لحاظ رکھنا ضروری ہے۔

3. بحالہ میں یہ ضروری نہیں کہ کام کرنے والے نے اس کی ذمہ داری قبول بھی کی ہو جبکہ اجارہ میں یہ لازم ہے۔

① المعايير الشرعية ص 260.

4. اجارہ عقد لازم ہے اور جعالہ غیر لازم یعنی اجارہ شروع ہونے کے بعد کوئی فریق اسے یک طرف ختم نہیں کر سکتا جبکہ جعالہ ختم کرنے کیلئے کام کروانے والے کو مطلع کرنا ضروری نہیں ہے۔

جعالہ کے جواز کی دلیل قرآن حکیم کی یہ آیت ہے:

﴿قَالُوا نَفِدْ صُوَاعَ الْمَلِكِ وَلَمْنُ جَاءَ يَهِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا يَهِ رَعِيمٌ﴾

”انہوں نے کہا کہ ہم بادشاہ کا پیانہ گم پاتے ہیں اور جو کوئی اسے لائے گا اس کو ایک

اوٹ کے بوجھا اٹھانے کے برابر غلہ ملے گا اور اس کا ضامن میں ہوں۔“<sup>(1)</sup>

سنن سے اس کے جواز کی دلیل نبی کریم ﷺ کی وہ حدیث مبارک ہے جو آپ نے غزوہ

حنین کے موقع پر ارشاد فرمائی تھی:

‘مَنْ قُتِلَ قَتِيلًا لَّهُ عَلَيْهِ بَيْنَةٌ فَلَهُ سَلَبٌ’

”جس نے کسی کا فرقہ قتل کیا اور اس کے پاس اس کی دلیل ہوئی تو اس کا فرقہ کامان اس

کو ملے گا۔“<sup>(2)</sup>

جعالہ کے جواز میں یہ حکمت اور مصلحت پہاڑ ہے کہ بعض اوقات کام مجہول ہونے کی وجہ

سے اجارہ ممکن نہیں ہوتا اور کوئی ایسا شخص بھی نہیں ملتا جو بلا معاوضہ یہ کام کرنے کیلئے تیار ہو، لہذا

شریعت نے اسے لوگوں کی ضرورت کے پیش نظر جائز قرار دیا ہے۔

چونکہ جعالہ کا مقصد لوگوں کو کسی کام کی ترغیب دینا ہے اس لئے یہ ضروری ہے کہ کام کرنے

والوں کو اس کے بدل میں دی جانے والی اجرت معلوم ہو کیونکہ اس کے بغیر کوئی شخص کام میں

دلچسپی نہیں لے گا۔ البتہ بعض صورتوں میں اجرت کی مقدار کا تعین ضروری نہیں ہوتا جیسے فوج کا

① یوسف: 72.

② صحیح البخاری: باب من لم يخمس الاسلاب - صحیح مسلم: باب استحقاق القاتل  
سلب القاتل.

کمانڈر یہ اعلان کرے کہ جو شخص دشمن فوج کے کسی سپاہی کو قتل کرے گا تو اس کا ساز و سامان قتل کرنے والے کو دیا جائے گا۔ یہ جعالہ ہے جس میں اجرت کی مقدار بھول ہے مگر یہ جائز ہے جیسا کہ مذکورہ حدیث سے واضح ہے۔ اس حدیث کی روشنی میں جعالہ کی مندرجہ ذیل صورتیں جائز تصور ہوں گی۔

● حکومت کا یہ اعلان کرنا کہ جو کمپنی کسی جگہ سے تیل تلاش کرے گی تو اسے حاصل ہونے والے تیل کی اتنے فیصد آمدنی دی جائے گی۔

● مالک مکان کا یہ کہنا تم میرا یہ مکان فروخت کرو اور اگر تم کامیاب ہو گے تو تمہیں اس کی قیمت کا اتنے فیصد دے جائے گا۔

● باغ کے مالک کا یہ کہنا کہ تم میرے باغ کا پھل اتنا رہو، جتنا اتنا رو گے اس میں سے اتنا آپ کو ملے گا۔ کیونکہ ان صورتوں میں نزاع کا اندر یہ نہیں ہے۔

اس کے علاوہ جعالہ میں یہ بھی ضروری ہے کہ جس عمل پر جعالہ کیا جا رہا ہو وہ اس کام کرنے والے کے فرائض میں شامل نہ ہو۔ مثلاً ایک شخص کی گاڑی چوری ہو گئی تو وہ یہ اعلان کرتا ہے کہ جو میری اس گاڑی کے بارے میں اطلاع دے گا میں اس کو ایک لاکھ روپیہ انعام دوں گا۔ اب چور یہ اعلان سن کر گاڑی لے کر مالک کے پاس پہنچ جائے تو وہ انعام کا مستحق نہیں ہو گا کیونکہ گاڑی واپس کرنا اس کی شرعی ذمہ داری ہے۔ نیز جعالہ میں کام کرنے والا اپنی اجرت کا اسی صورت مستحق قرار پاتا ہے جب وہ کام مکمل کرے اور اگر کام کی تکمیل میں کامیاب نہ سکے تو وہ اجرت سے محروم رہتا ہے۔

### فیصد کے حساب سے کمیشن لینا

کمیشن متعین رقم کی صورت میں بھی وصول کی جاسکتی ہے مثلاً یہ طے کر لیا جائے کہ میں یہ سودا کرنے کے عوض وہ ہزار روپے وصول کروں گا اور فیصد کے حساب سے بھی لینا جائز ہے۔ چنانچہ حضرت امام احمد بن حنبل رض کے شاگرد اسحاق بن ابراہیم حنفی کہتے ہیں:

”کہ میں نے امام احمد بن حنبل سے اس شخص کے بارے میں پوچھا جو کسی شخص کے ساتھ اس طرح معاملہ طے کرتا ہے کہ وہ اسے ہر کپڑے کے بد لے جو وہ خریدے گا نصف درہم یا اس سے زائد یا اس سے کم دے گا تو انہوں نے فرمایا میں اسے پسند نہیں کرتا اور یہ صورت نبی ﷺ کی اس حدیث جیسی ہے کہ آپ کے پاس ایک آدمی آیا اور اس نے کہا اے اللہ کے نبی میرے ساتھ بیع میں دھوکہ ہو جاتا ہے۔ لیکن اگر ہر سو درہم کے بد لے ایک طے شدہ یعنی نیصد کے حساب سے معاوضہ دے تو انہوں نے کہا یہ مجھے زیادہ پسند ہے۔<sup>۱، ۲</sup>

بادمی انظر میں یہی معلوم ہوتا ہے کہ حضرت امام احمد بن حنبل صرف نیصد فارمولے کے تحت کمیش لینے کے قائل ہیں، متعین رقم کی صورت میں کمیش لینا جائز نہیں سمجھتے لیکن امر واقع میں ایسا نہیں ہے۔ متعین رقم کی صورت میں کمیش تب ہی ناپسندیدہ ہے جب چیز کی صفات معلوم نہ ہوں یا اس کی قیمت کا اندازہ نہ ہو لیکن اگر صفات معلوم ہوں یا قیمت کا اندازہ ہو تو پھر امام موصوف کے نزدیک بھی یہ جائز ہے جیسا کہ معروف حنبلي فقیہ علامہ ابن قدامہ رحمۃ اللہ برکاتہ کی اجرت کے ضمن میں رقمطراز ہیں:

”اگر کوئی اس طرح کام کرنے کا کہے کہ وقت کی قید نہ ہو اور ہر ہزار درہم کے بد لے کچھ معلوم معاوضہ متعین کرے تو یہ بھی جائز ہے اور اگر یہ کہے تو جب بھی کوئی کپڑا خریدے گا تو تجھے ایک درہم اجرت ملی گی اور کپڑوں کی صفات معلوم نہ ہوں یا قیمت کا اندازہ ہو تو یہ جائز ہے اور اگر ایسا نہ ہو یعنی صفات معلوم نہ ہوں یا قیمت کا اندازہ نہ ہو تو امام احمد کے کلام سے یہ ظاہر ہے کہ یہ جائز نہیں کیونکہ قیمتیں مختلف ہونے سے کپڑے مختلف ہو جاتے ہیں اور کپڑے مختلف ہونے سے اجرت بھی مختلف ہو جاتی ہے۔<sup>۳</sup>

① مسائل الامام احمد بن حنبل برواية ابن هانی : ج 2 ، ص 32، 31.

② المعنی ج 8 ، ص 42.

اس سے معلوم ہوا کہ کمیشن کے دونوں طریقے صحیح ہیں۔ بعض حضرات کے نزدیک کمیشن کو قیمت فروخت کے ساتھ مر بوط کرنا یعنی یہ کہنا کہ میں اس چیز کی قیمت فروخت کا ایک فیصد یا دو فیصد کمیشن لوں گا جیسا کہ آج کل رواج ہے درست نہیں۔ ایک تو اس لئے کہ اس صورت میں کمیشن کی رقم معین نہیں ہوتی بلکہ مبہم رہتی ہے جبکہ شرعاً کمیشن کی رقم معین ہونی چاہیے۔

اور وسر اس وجہ سے کہ کمیشن دراصل ایجنت کی محنت کا معاوضہ ہے۔ اب چیز دس لاکھ میں فروخت ہو یا گیارہ لاکھ میں، دونوں صورتوں میں محنت مساوی ہے قیمت کی کمی بیشی سے کم وزائد نہیں ہوتی، لہذا قیمت فروخت کی بنیاد پر کمیشن لینا جائز نہیں لیکن درج ذیل وجوہ کے باعث یہ رائے صائب نہیں ہے۔

1. کام کرنے والے کی محنت کا معاوضہ پیداوار کی فیصد کے مطابق مقرر کرنا سنت نبوی سے ثابت ہے۔ چنانچہ نبی اکرم ﷺ نے یہودیوں کو خیر کے باغات اور زمینیں اس شرط پر دی تھیں کہ وہ ان میں محنت کریں گے اور اس کے بعد لے ان کو پیداوار کا نصف ملے گا جیسا کہ صحیح بخاری و مسلم میں سیدنا عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ منقول ہے:

أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ عَالَمَ خَيْرَ بِشَطْرٍ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا مِنْ ثَمِيرٍ أَوْ زَرْعٍ ،  
”نبی ﷺ نے اہل خیر سے اناج اور پھلوں کی نصف پیداوار پر معاملہ کیا تھا۔“

اہل خیر کو اناج اور پھلوں کی پیداوار کی مقدار کا قطعی علم نہ تھا کیونکہ اس میں کمی بیشی ہوتی رہتی ہے البتہ انہیں اس مقدار سے اپنے حصے کا علم ضرور تھا۔ کمیشن ایجنت کو فیصد کے اعتبار سے معاوضہ دینا اس سے ملتا جلتا مسئلہ ہے اس لئے یہ حدیث اس امر کی مضبوط دلیل ہے کہ قیمت کو معیار بنا کر معاوضہ ملے کیا جا سکتا ہے۔

2. بیع ہمیشہ معلوم قیمت کے بد لے ہوتی ہے جس کی بنیار پر کمیشن بھی معلوم ہوتی ہے اور اس میں

① صحیح البخاری باب المزارعة بالشطر و نحوه۔ صحیح مسلم باب المساقة والمعاملة۔

کسی قسم کے نزاع کا خطرہ بھی نہیں ہوتا لہذا یہ کہنا کہ قیمت فروخت کی فیصلہ کے اعتبار سے کمیشن طے کرنے کی صورت میں کمیشن کی رقم بھرمہتی ہے درست نہیں۔

3. یہ مسلمہ اصول ہے کہ اجرت ہمیشہ کام کی نوعیت کے مطابق لی جاتی ہے نہ کہ محنت کی مقدار کے مطابق۔ نیز کم قیمت چیز کا گاہگ آسانی سے مل جاتا ہے جبکہ گراں قیمت چیز کی فروخت کیلئے زیادہ دوڑ و ھوپ کرنی پڑتی ہے اور ذمہ داری بھی زیادہ ہوتی ہے۔

### کمیشن کی شرح متعین نہ کرنا

بعض اوقات فروخت کا کمیشن کی کوئی خاص رقم یا شرح طے کرنے کی بجائے یہ کہہ دیتا ہے کہ آپ مجھے اس پلاٹ کے اتنے پیے دے دیں، اس سے جتنے زائد ہوں گے وہ آپ کے ہیں۔ اکثر اہل علم کے نزد یہ کہ جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اس صورت میں کمیشن واضح نہیں ہے، کیونکہ ممکن ہے پلاٹ طلب کی گئی قیمت سے زائد پر فروخت نہ ہو جس کی وجہ سے ایجنت اپنی محنت کے صدر سے محروم رہے جبکہ دوسرا طرف حضرت عبداللہ بن عباس رض اور تابعین میں سے امام زہری، حضرت قادہ، ایوب سختیانی اور امام ابن سیرین رض کی رائے میں اس طرح معاملہ کرنا صحیح ہے۔

چنانچہ صحیح بخاری میں ہے:

وَقَالَ أَبْنُ عَبَّاسٍ لَا بَأْسَ أَنْ يَقُولَ بِعْ هَذَا الثُّوَبَ فَمَا زَادَ عَلَىٰ كَذَا وَكَذَا فَهُوَ لَكَ

”ابن عباس نے کہا اس میں کوئی حرخ نہیں کہ انسان یہ کہے کہ یہ کپڑا بیچ دوجوں سے زائد ہوں گے وہ آپ کے ہوں گے۔“<sup>①</sup>

مشہور محدث امام عبدالرزاق رض اپنی کتاب مصنف میں نقل کرتے ہیں:

أنبأنا معاشر عن الزهرى وقتادة وأيوب وابن سيرين كانوا لا يرون

① صحیح البخاری باب اجر السمسرة.

بیبع القيمة بأساً أأن يقول بع هذا بكندا و كندا فما زاد فلك،  
 ”ہمیں عمر نے زہری، قادہ، الیوب اور ابن سیرین سے بیان کیا کہ وہ بیع القيمة یعنی  
 یہ کہنے میں کوئی حرج نہیں سمجھتے تھے کہ اس چیز کو اتنے اتنے میں تقسیم دو جو زائد ہوں گے  
 وہ آپ کے ہیں۔“<sup>①</sup>

چونکہ اس صورت میں یہ بھی اختال ہے کہ ایجنت مالک کی سوچ سے بہت زیادہ قیمت  
 پر فروخت کرنے میں کامیاب ہو جائے جس کی وجہ سے ایجنت اور مالک کے مابین کشیدگی اور  
 بد مرگی پیدا ہو جیسا کہ مشاہدہ ہے یا طلب کی گئی قیمت پر ہی فروخت ہو سکے اور ایجنت کو کچھ بھی نہ  
 ملے اس لئے بعض علماء کے خیال میں پہلی رائے ہی راجح ہے۔

فائدہ: اگر یوں کہا جائے کہ آپ مجھے اتنے پیسے دے دیں اس سے جو زائد ہوں گے وہ  
 میرے اور آپ کے درمیان نصف نصف تقسیم ہوں گے تو اس میں بھی وہی اختلاف ہے جو اور پر  
 ذکر ہوا۔

### دو طرف کمیشن

کمیشن ایجنت کو ادائیگی کس کی ذمہ داری ہے؟ اس بارے میں فقهاء کی آراء مختلف ہیں۔ صحیح  
 بات یہ ہے کہ اس کا فیصلہ رواج اور باہمی شرائط کے مطابق ہوگا۔ اگر صرف فروخت کار سے لینے  
 کی شرط طے کی گئی ہو یا رواج ہی یہ ہو تو ایسی صورت میں صرف فروخت کار سے کمیشن لی جائے گی  
 اور اگر فقط مشتری سے لینے کی شرط طے ہو یا رواج ہو تو فقط مشتری ادا کرے گا اور اگر دونوں سے  
 لینے کا رواج ہو یا شرط ہو تو دونوں ادا کریں گے اور اگر ایسی کوئی شرط یا رواج نہ ہو تو صرف فروخت  
 کار ادا کرے گا۔ چنانچہ ممتاز مالکی فقیہ علامہ محمد عرفہ دسوی رضالله لکھتے ہیں:

وَاعْلَمُ أَنَّ الْأَصْلَ فِي حُجْلِ السَّمْسَارِ أَنْ يَكُونَ عَلَى الْبَائِعِ عَدْلٌ

① باب الرجال يقول بع هذا بكندا فما زاد فلك.

الشَّرْطُ، أَوْ الْعُرْفُ،

”جان لو! بلا شبہ برو کر کی اجرت کا اصول یہ ہے کہ جب شرط یا رواج نہ ہو تو وہ فروخت کنندہ کے ذمہ ہو۔“<sup>①</sup>

کیونکہ ایسی صورت میں کمیشن کی رقم قیمت میں شامل ہو گی الہڑاس کی ادائیگی فروخت کنندہ کی ذمہ داری ہو گی۔ بعض حضرات کے خیال میں ایک ہی ایجنت دونوں طرف سے کمیشن نہیں لے سکتا لیکن یہ رائے درست نہیں۔ اگر کوئی ایجنت خریدار اور فروخت کنندہ دونوں کی طرف سے خدمات انجام دیتا ہے تو وہ دونوں طرف سے کمیشن لے سکتا ہے، اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

### قرض کے بد لے زائد کمیشن لینا

بعض یوپاری اپنی طرف سے بہت کم سرمایہ لگاتے ہیں اور زیادہ سرمایہ آڑھتی سے قرض لے کر کاروبار کرتے ہیں۔ آڑھتی اس شرط پر قرض دیتا ہے کہ وہ اپنا خریدا ہو امال اسی کے پاس لا کر فروخت کریں گے اور اس رقم سے اپنا قرض بھی ادا کریں گے۔ یہ حرام ہے کیونکہ حدیث میں ایسے قرض کی ممانعت آتی ہے جو فائدے کا باعث بنے۔ اور عموماً اس قسم کے یوپاریوں سے دوسروں کی نسبت کمیشن بھی زائد لی جاتی ہے جو کہ سود کی تعریف میں آتی ہے۔ بعض حضرات اس کی یہ تاویل کرتے ہیں کہ آڑھتی کی طرف سے دی گئی رقم قرض نہیں بلکہ پیشگی ہوتی ہے جس طرح کہ بیع سلم میں پیشگی قیمت ادا کی جاتی ہے مگر یہ تاویل باطل ہے کیونکہ یہ رقم نہ تو بیع کی بنیاد پر لی جاتی ہے اور نہ ہی اس میں بیع سلم کی شرائط ملحوظ رکھی جاتی ہیں۔

### کمیشن ایجنت کی حق تلفی

یہ بات صحیح ہے کہ شرعاً انسان اس امر کا پابند نہیں ہے کہ وہ اپنی جائیداد کا لین دین ایجنت کی وساطت سے ہی کرے بلکہ وہ براہ راست بھی سودا کر سکتا ہے لیکن ایجنت کے توسط گا یہکہ تلاش کرنے یا

① حاشیۃ الدسوقي علی الشرح الكبير، فی احکام الخیار۔

جائیداد دیکھنے اور ابتدائی بات چیت کے بعد اس سے ماوراء خود ہی سودا طے کر لینا تاکہ کمیشن بچائی جاسکے درست نہیں ہے کیونکہ اس کا محکم ایجنت کو اس کے معاوضہ سے محروم رکھنا ہے جو کہ شرعی اعتبار سے جائز نہیں ہے۔ اسی طرح بعض خریدار ایک ایجنت کے توسط سے جائیداد دیکھ کر دوسرے ایجنت کے ذریعے سودا طے کر لیتے ہیں یہ بھی غلط ہے۔ ہاں اگر زیادہ قیمت پر بیچنے کے جذبہ سے ایسا کیا جائے خواہ بعد میں کم قیمت پر ہی فروخت ہو سکے تو اس میں کوئی مضاائقہ نہیں ہے۔ چنانچہ ابوالعباس الایمانی رض (متوفی 352 ہجری) لکھتے ہیں:

”اگر اس دلال کے ہاتھ میں کپڑا ایک خاص قیمت پر شہر چکا ہو یعنی اس سے زیادہ قیمت نہیں رہی ہوا س پر کپڑے کا مالک بیچنے سے انکار کر دے اور دلال سے کپڑا لے کر خود خریدار کے پاس چلا جائے اور اس کو اسی قیمت میں بیچ دے تو اس نے دلال کا حق باطل کرنا چاہا حالانکہ وہ واجب ہو چکا تھا۔ اور اگر شخص زیادہ قیمت کی امید پر لے کر دوسرے کو دے اور وہ زائد یا کم یا اتنی قیمت پر ہی بیچ دے تو کمیشن دوسرے کو ملے گی پہلے کو کچھ نہیں ملے گا۔“<sup>①</sup>

### تمثیل معاهدہ بیع اور کمیشن

بعض اوقات کمیشن ایجنت کی مدد سے فریقین کے مابین بیع کا معاهدہ طے پا جاتا ہے اور فروخت کنندہ پیغامہ کی رقم بھی وصول پالیتا ہے لیکن خریدار یا فروخت کنندہ کے حالات یا چیز میں کسی نقص کے انکشاف کی وجہ سے بیع پایہ تکمیل کو نہیں پہنچ پاتی بلکہ معاهدہ بیع منسوخ کرنا پڑتا ہے۔ ایسی صورت میں کمیشن ایجنت کی اجرت کا کیا حکم ہے۔ کیا ایجنت کی خدمات حاصل کرنے والے فریق کے ذمے اس کی ادائیگی واجب ہو گی یا نہیں؟ اس کی تفصیل حسب ذیل ہے۔ اگر تو معاهدہ خریدی گئی چیز میں کوئی نقص واضح ہونے کی وجہ سے منسوخ ہوا ہو تو ایسی صورت

<sup>①</sup> مسائل السماسرة، ص: 40.

میں ایجنت کمیشن کا مستحق نہیں ہوگا کیونکہ چیز کی مکمل چھان بین اس کی ذمہ داری تھی جو اس نے کما حقہ پوری نہیں کی لہذا یہ اجرت کا حق دار بھی نہیں ہوگا۔ امام مالک رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا کہ جب سامان میں نقص واضح ہونے کی بنا پر بیع ختم کر دی جائے اور سامان کا مالک دلال کو دی گئی کمیشن واپس لینا چاہے اور وہ واپس کرنے پر آمادہ نہ ہو تو امام مالک نے جواب دیا:

”میرے خیال میں کمیشن واپس ہونی چاہیے۔“<sup>①</sup>

اسی طرح اگر دوسرے فریق کے انکار کی وجہ سے سودا مکمل نہ ہو سکے تو پھر بھی ایجنت کمیشن کا تقاضا نہیں کر سکتا کیونکہ سودا طے کرانا اس کی ذمہ داری تھی جو وہ دوسرے فریق کے رویے کے باعث پوری نہیں کی جا سکی لہذا جو فریق اپنی بات پر قائم ہوا ایجنت کا اس سے کمیشن کا مطالبه کرنا قرینِ انصاف نہیں۔

لیکن اگر ایجنت کی خدمات حاصل کرنے والا اپنی ذاتی وجہ کی بنا پر خود ہی سودا ختم کرنا چاہتا ہو تو اس صورت میں اس کے ذمے کمیشن کی ادائیگی واجب ہو گی کیونکہ ایجنت اپنا کام کر چکا ہے جس کا اسے معاوضہ ملنا چاہیے۔

① المدونة، عهدة بيع المأمور ببيع السلعة.

## اجارہ کے اصول اور اسلامی روائی بینک

آج کل اسلامی بینکاری کا بڑا غلغله ہے۔ پاکستان سمیت دنیا بھر میں اسلام کے نام پر بینک اور مالیاتی ادارے قائم کئے جا رہے ہیں۔ یہ بینک اور مالیاتی ادارے جن شرعی اصطلاحات کے نام پر اپنی مصنوعات متعارف کر رہے ہیں ان میں اجارہ (Ijarah) بھی شامل ہے بلکہ اسلامی بینکاری کے سیاق و سبق میں اس کا تذکرہ بکثرت ہوتا رہتا ہے، جیسے آٹو اجارہ، پلانٹ اینڈ مشینزی اجارہ وغیرہ، جبکہ روائی بینک بھی اس کے استعمال میں پیش پیش ہیں بلکہ بینکاری کے ساتھ اس کا تعارف روائی بینکوں کے ذریعے ہی ممکن ہوا ہے اسلامی بینکوں نے یہ تصور انہی سے لیا ہے۔

بلاشبہ اجارہ اسلامی میہشت کی معروف اصطلاح ہے جس سے دین کا ہر طالب علم آشنا ہے لیکن محض اجارے کا لفظ دیکھ کر کسی معااملے کو اسلامی قرار نہیں دیا جا سکتا جب تک وہ پوری طرح شرعی اصول سے ہم آہنگ نہ ہو۔ اس لیے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ لوگوں کو اجارہ کے شرعی احکام سے روشناس کرایا جائے تاکہ وہ خود فیصلہ کر سکیں کہ کیا صحیح ہے اور کیا غلط ہے۔

### اجارہ کی حقیقت

لغوی اعتبار سے اجارہ کا لفظ ”اجر“ سے ماخوذ ہے جس کے معنی ہے ”معاوضہ۔“ ماهرین شریعت کے نزدیک جب ایک طرف کسی چیز کا حق استعمال (Usufruct) یا کسی شخص کی محتنت ہوا و دوسرا جانب اس کا معاوضہ تو وہ معاملہ اجارہ کہلاتا ہے۔ چنانچہ اجارہ کی شرعی تعریف یوں کی جاتی ہے۔

’هی عقد على منفعة مباحة معلومة من عين معينة أو موصوفة‘

فی الذمة مدة معلومة أو عمل معلوم بعوض معلوم \*

”طے شدہ معاوضے کے بد لے کسی معین چیز یا ایسی (غیر معین) چیز جس کے اوصاف بیان کر دے گئے ہوں کے جائز اور معلوم حق استعمال کو متعین مدت کے لیے دینے یا طے شدہ اجرت کے عوض کوئی معلوم کام کرانے کا معابدہ اجارہ ہے۔“<sup>①</sup>

درج بالا تعریف کی روشنی میں ثابت ہوا کہ اسلامی قانون معیشت میں اجارہ کی اصطلاح دو مختلف صورتوں کے لیے استعمال ہوتی ہے۔

1. متعین مدت کے لیے اپنے کسی اثاثے یا جائیداد کا حق استعمال دوسرے شخص کی طرف منتقل کرنا اور اس کے بد لے کر ایہ وصول پانا۔ اس کو اور دو میں پہلے داری، انگریزی میں Lease اور عربی میں ”إِجَارَةُ الْأَعْيَانِ“ کہتے ہیں۔ حق استعمال (Usufruct) کے الفاظ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اجارہ میں صرف فائدہ حاصل کرنے کا حق فروخت کیا جاتا ہے، خود چیز مالک یعنی اجارہ پر دینے والے شخص کی ملکیت میں ہی رہتی ہے۔

2. اجرت پر کوئی کام کرنا یا کرنا، چاہے وہ کام جسمانی ہو یا ذہنی۔ چنانچہ معاوضے پر کسی مزدور، ڈاکٹر، نجیپریاوکیل کی خدمات حاصل کرنا سب اجارہ میں داخل ہے۔ اس کو انگریزی میں Employment اور عربی میں اجارۃ الامشخاص کہتے ہیں۔

قرآن و سنت کی روشنی میں اجارہ کی یہ دونوں صورتیں جائز ہیں اور زمانہ قدیم سے لے کر آج تک دنیا میں رائج چلی آ رہی ہیں۔

### اجارہ اور بیع میں فرق

اصطلاح میں تو اجارہ بیع کی ایک قسم ہے تاہم اس میں اور عام بیع میں حسب ذیل فرق ہے۔

1. اجارہ میں صرف اثاثے اور جائیداد کا حق استعمال فروخت کیا جاتا ہے، ملکیتی حقوق بدستور

① الروض المربع، باب الاجارة.

مالک کے پاس ہی رہتے ہیں، جیسا کہ ہم گز شیخ سطور میں بیان کر آئے ہیں جبکہ بیع میں ملکیت بھی خریدار کی طرف منتقل ہو جاتی ہے۔

2. العقاد بیع کے بعد اس کے نتائج موخر نہیں کئے جاسکتے، یعنی یہ نہیں ہو سکتا کہ بیع تو آج کر لیں مگر اس کے اثرات جیسے انتقال ملکیت، مشتری کے ذمے قیمت کا وجوب وغیرہ مستقبل میں ظاہر ہوں، جبکہ اجارہ میں اس کی گنجائش ہے، الہذا اگر کوئی شخص اجارہ کا معاملہ اس طرح کرے کہ یہ اجارہ تین دن یا ایک مہینہ یا ایک سال بعد شروع ہو گا تو یہ جائز ہے اور جب وہ تاریخ آئے گی تو طبقہ شرائط کے مطابق اجارہ شروع ہو جائے گا۔<sup>①</sup>

3. بیع دائی ہوتی ہے اور اجارہ محدود مدت کے لیے۔ یہی وجہ ہے اجارہ کی تعریف میں متعین مدت کی قید لازمی لگائی جاتی ہے، جیسا کہ اجارہ کی تعریف سے متاثر ہے۔

### اجارہ اور قرض میں فرق

بعض حضرات قرض کو اجارہ پر قیاس کرتے ہیں کہ جس طرح اجارہ کی آمدی جائز ہے اسی طرح قرض سے حاصل شدہ فوائد بھی جائز ہونے چاہئیں، کیونکہ اجارہ اور قرض ایک حد تک باہم ملٹے جلتے ہیں کہ دونوں میں بغیر کسی محنت اور مشقت کے مستقل آمدی وصول کی جاتی ہے، مگر یہ قیاس درست نہیں، کیونکہ قرض اور اجارہ کے درمیان متعدد نہایاں فرق ہیں جو درج ذیل ہیں۔

﴿ اسلامی نقطہ نگاہ سے قرض کا مقصد قرض گیر کے ساتھ نیکی اور احسان کرنا ہے نہ کہ فائدہ حاصل کرنا، الہذا اس کا معاوضہ نہیں لیا جاسکتا، جبکہ اجارہ ان معاملات میں شامل ہے جن میں ایک فریق دوسرے سے معاوضہ لینے کا حق رکھتا ہے۔

﴿ اجارہ صرف انہی اشیاء میں ہوتا ہے جو استعمال کے بعد باقی رہیں جبکہ قرض کے قابل صرف

① صحیح بخاری : کتاب الایحارات، باب اذا استأجر اجرا يعمل له بعد ثلاثة أيام أو بعد شهر أو بعد سنة جاز .

وہی اشیاء ہیں جنہیں استعمال کرنے کیلئے انہیں بذات خود خرچ کرنا پڑے، اس کے بغیر ان کا استعمال ممکن نہ ہو، جیسے مختلف ممالک کی کرنیساں ہیں کہ جب تک ان کو خرچ نہ کیا جائے ان سے فائدہ اٹھانا ممکن نہیں۔ اگر قرض کی شکل میں کوئی ایسی شی دی جائے جو استعمال کے بعد بھی باقی رہے تو اس کو اعارہ یا عاریہ کہا جاتا ہے۔ عاریہ میں بعضیہ وہی شی داپس کرنا ضروری ہے۔

＊ کرایہ پر دی گئی چیز کی افادیت کو برقرار رکھنا مالک کے فرائض میں شامل ہے جس کیلئے بعض اوقات اسے مزید اخراجات بھی کرنے پڑتے ہیں۔ اس کے بر عکس قرض کے مال کو برقرار رکھنے کیلئے مزید اخراجات کی ضرورت نہیں ہوتی۔

＊ اجارہ میں چیز بدستور مالک کی ملکیت میں رہتی ہے اور طے شدہ مدت گذرنے کے بعد بعضیہ وہی چیز واپس کرنا ضروری ہے، اور اگر دوران مدت اجارہ پر دی گئی چیز کا کوئی نقصان ہو جائے بشرطیکہ کرایہ دار کی غفلت یا غلط استعمال کی وجہ سے نہ ہوا ہو تو اس کا ذمہ دار مالک خود ہی ہوتا ہے، جبکہ قرض میں اتنی مدت کیلئے ملکیت بھی قرض گیر کی طرف منتقل ہو جاتی ہے، اس لئے وہ حال میں اس کی واپسی کا ذمہ دار ہوتا ہے۔ اور بعضیہ قرض دی گئی چیزوں کا لانا لازمی نہیں ہوتا بلکہ اس کی مثل بھی واپس کی جاسکتی ہے۔

### اجارہ قرآن و حدیث کے آئینے میں

اجارے کا جواز قرآن مجید، حدیث رسول ﷺ اور اجماع امت تینوں سے ثابت ہے۔ قرآن حکیم میں ہے کہ جب حضرت خضر علیہ السلام نے ایک بھکی ہوئی دیوار کو اجرت لیے بغیر سیدھا کر دیا تو سیدنا موسی علیہ السلام نے فرمایا:

﴿لَوْ شِئْتَ لَا تَخُذْنَ عَلَيْهِ أَجْرًا﴾

”اگر آپ چاہتے تو اس پر اجرت لے لیتے۔“<sup>①</sup>

① الکھف: 77.

حضرت شعیب کی صاحبزادی نے اپنے والد سے سیدنا موسی علیہ السلام کے متعلق عرض کیا:

﴿يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرَهُ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ﴾

”اے ابا جان اس کو ملازم رکھ لیجیے، بے شک بہتر شخص جسے آپ ملازم رکھیں وہ ہے جو قویٰ اور امانت دار ہو۔“<sup>①</sup>

مطلقہ کے بارے میں فرمایا:

﴿فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَأَنْتُمْ هُنَّ الْأَجُورَ هُنَّ﴾

”پھر اگر وہ (وضع حمل کے بعد) تمہارے (بچے کو) دودھ پلاسیں تو تم انہیں ان کی اجرت دو۔“<sup>②</sup>

نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے:

’اعطِ الأَجِيرَ أَجْرَهُ قَبْلَ أَنْ يَحْفَ عَرْقَهُ‘

”مزدور کو اس کا پسند خشک ہونے سے قبل اس کی اجرت ادا کر دو۔“<sup>③</sup>

صحیح بخاری میں امام المؤمنین سیدہ عائشہؓ سے واقعہ بھرت کے ضمن میں مردی ہے:

’اسْتَأْجَرَ النَّبِيُّ ﷺ وَأَبُو بَكْرٍ رَجُلًا مِنْ بَنِي الدَّبَابِلِ ثُمَّ مِنْ بَنِي عَبْدِ عَدَىٰ هَادِيًّا عَرِيَّةً،‘

”نبی اکرم ﷺ اور حضرت ابو بکرؓ نے قبیلہ بنودیل کے ایک شخص (عبداللہ بن

اریقط) کو جو راستوں کا ماحرثہ اجرت پر ساتھ لیا۔“<sup>④</sup>

امام بخاریؓ رقطراز ہیں:

① الفصل: 26.

② الطلاق: ٦

③ سنن ابن ماجہ: باب اجر الاجراء.

④ صحیح البخاری، کتاب الاجارة، باب اذا استأجر أجيرًا ليعمل له بعد ثلاثة أيام .

وَقَالَ أَبْنُ عُمَرَ أَعْطِيَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ خَيْرَ بِالشَّطْرِ، فَكَانَ ذَلِكَ عَلَى  
عَهْدِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ وَصَدَرَ مِنْ حِلَافَةِ عُمَرَ)

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کہتے ہیں: نبی ﷺ نے یہودیوں کو خیر کی اراضی نصف پیداوار کے عوض اجارہ پر دی۔ یہ اجارہ عہد نبوی ﷺ کے علاوہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے زمانہ اور حضرت عمر کیخلافت کے ابتدائی دور میں بھی جاری رہا۔<sup>①</sup>

امام ابن منذر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

الْإِجَارَةُ بِكِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى وَبِالْأَخْبَارِ الشَّابِثَةِ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاتَّفَقَ عَلَى إِبْحَارِهَا كُلُّ مَنْ نَحْفَظُ قَوْلَهُ مِنْ عُلَمَاءِ الْأُمَّةِ وَالْحَاجَةُ دَاعِيَةٌ إِلَيْهَا لِأَنَّ أَكْثَرَ الْمَنَافِعِ بِالصَّنَائِعِ

”اجارہ کتاب اللہ اور نبی ﷺ کی صحیح احادیث سے ثابت ہے۔ اور اس کے جواز پر وہ تمام علمائے امت متفق ہیں جن کے اقوال ہمیں یاد ہیں۔ علاوہ ازیں لوگوں کی حاجت و ضرورت بھی اس کے جواز کی متقارضی ہے کیونکہ اکثر فوائد مختلف پیشوں سے ہی حاصل ہوتے ہیں۔“<sup>②</sup>

### اجارہ میں پہاں حکمتیں

اجارہ انسانوں کی بنیادی ضروریات کی فرائیں آسان بنانے کا اہم ذریعہ ہے کیونکہ با اوقات انسان کو کسی چیز کی اشد ضرورت ہوتی ہے لیکن وہ چیز اس کی قوت خرید سے باہر ہوتی ہے یا وہ خریدنے پر قادر تو ہوتا ہے مگر اس کی مالیت کے مقابلے میں فائدہ بہت کم ہوتا ہے اس وجہ سے انسان خریداری کی جگہ کرایہ داری کے معاملے کو ترجیح دیتا ہے۔ یا بعض اوقات اس کے پاس کوئی

① صحیح بخاری : کتاب الاجارات، بباباذا استأجر ارضافمات احمدہنا

② شرح منتهی الارادات بباب الاجارة.

ایسا اثاثہ یا جائیداد ہوتی ہے جس کی اسے فوری حاجت تو نہیں ہوتی لیکن مستقبل میں ضرورت پیش آنے کا امکان ہوتا ہے اس صورت میں بھی فروخت کی بجائے اجارہ کا معاملہ طے کرنا بہتر ہوتا ہے تاکہ اثاثہ اور جائیداد بھی ہاتھ سے نہ نکلے اور فائدہ بھی حاصل ہوتا رہے۔

اسی طرح دوسروں کی خدمات حاصل کرنا بھی انسانی معاشرہ کی بنیادی ضرورت ہے کیونکہ پروردگار عالم نے اس دنیا کا نظام اس طرح قائم کیا ہے کہ یہاں ہر شخص اپنی ضرورتیں پوری کرنے کے سلسلے میں دوسروں کی طرف رجوع کا محتاج ہے۔ اس کرہ ارضی پر شاید ہی کوئی انسان ایسا ہو جسے اپنی زندگی میں کسی نہ کسی پہلو سے دوسروں کی خدمات حاصل کرنے کی ضرورت پیش نہ آتی ہو۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ  
بَعْضٍ ذَرَ جَاهِلَيْتَ بَعْضَهُمْ بَعْضًا سُخْرِيًّا وَرَحْمَةً رَبِّكَ خَيْرٌ  
مِمَّا يَجْمِعُونَ﴾

”هم ہی نے دنیا کی زندگی میں ان کے درمیان ان کی معیشت تقسیم کر دی ہے اور بعض کو بعض پر درجات میں بلند رکھا ہے تاکہ یہ ایک دوسرے سے کام لے سکیں۔ اور تیرے رب کی رحمت اس سے بہتر ہے جو یہ سمیٹ رہے ہیں۔“<sup>①</sup>

علاوه ازیں اس میں یہ حکمت بھی پہاڑ ہے کہ دنیا میں پیشتر افراد کا روزگار اجارہ ہی سے وابستہ ہے، اس پر پابندی کی وجہ سے بے روزگاری میں انہائی تشویش ناک حد تک اضافہ ہو جاتا۔ یعنی ہماری معاشی سرگرمیوں میں اجارہ ریڑھ کی بڑی کی حیثیت رکھتا ہے جس کے بغیر دنیا کا نظام نہیں چل سکتا، لہذا اس کی اجازت اللہ تعالیٰ کی خاص کرم نوازی ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ اس کو جائز قرار نہ دیتے تو ہمیں قدم قدم پر مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا۔

اجارہ/لیز کی شرائط

جبیسا کہ ہم اور پر عرض کر آئے ہیں کہ اسلامی تعلیمات کی رو سے اجارہ کی دونوں قسمیں جائز ہیں اور شریعت اسلامی دونوں کے قواعد و ضوابط پر رoshni ڈالتی ہے لیکن ہم یہاں صرف پسنداری کے احکام و شرائط ہی ذکر کریں گے، کیونکہ مروجہ اسلامی بینکوں کی اجارہ مصنوعات کی بنیاد پر یہی قسم ہے۔ اجارہ/لیز کے احکام تو بہت مفصل ہیں جن کا احاطہ یہاں ممکن نہیں، تاہم ذیل میں ضروری احکام کا جامع خلاصہ پیش کیا جاتا ہے۔

● صرف وہی چیز اجارہ پر دی جاسکتی ہے جو پسند و ہندہ (Lessor) کی ملکیت ہو اور اس کے بقسط میں آچکی ہو۔ ملکیت اور بقسط سے قبل کسی کے ساتھ اجارہ کا معاملہ کرنا جائز نہیں، کیونکہ جو چیز انسان کے پاس موجود ہو اس کی بیع منع ہے۔ ارشاد نبوی ﷺ ہے:

وَلَا بَيْعُ مَا لَيْسَ عِنْدَكُ

”جو چیز تیرے پاس موجود نہیں اس کی بیع درست نہیں۔“<sup>①</sup>

اجارہ کسی چیز کے حق استعمال کی بیع ہے، لہذا جس طرح غیر ملکیتی چیز کی فروخت صحیح نہیں اسی طرح اس کو اجارہ پر دینے کا معاملہ بھی صحیح نہیں۔

البتہ کسی کلاسٹ کو اس کی ضرورت کا اٹا شہ خرید کر اجارہ پر دینے کا وعدہ کیا جاسکتا ہے بشرطیکہ اس وعدہ کی پابندی دونوں یا کسی ایک فریق کے لیے لازم نہ ہو، کیونکہ لازمی وعدہ کا مطلب ہے کہ پسند و ہندہ نے اٹا شہ خریدنے سے پہلے ہی اجارہ کا معاملہ کر لیا ہے جو درست نہیں۔ اس لیے کہ خرید و فروخت کے معاملات میں ایسا وعدہ جس کی پابندی ضروری ہو حقیقت میں عقد ہی ہوتا ہے جو مستقبل کی تاریخ کو موثر ہو رہا ہوتا ہے۔

● اگر پسند و ہندہ/بینک یا مالیاتی ادارہ کسی اٹا شہ کو خریدنے سے قبل ہی اجارہ پر دینے کا وعدہ کر

<sup>①</sup> سنن الترمذی، باب ما جاء في كراهة بيع ماليس عنده.

چکا ہو تو وہ اس کی خریداری کے لیے اس شخص کو اپنا ایجنس (وکیل) مقرر نہ کرے جو اٹاٹھ خود کراچی پر لینا چاہتا ہو کیونکہ اس صورت میں پڑھنے پڑے ہنگامہ بینک یا مالیاتی ادارے کا کردار مالی وسائل فراہم کرنے کے فائدہ حاصل کرنے تک رہ جاتا ہے، جس سے یہ معاملہ سودی قرض کے مشابہ بن جاتا ہے، اس لیے کہ دونوں صورتوں عملاً میں کوئی فرق نہیں ہے۔ سود کی شدید حرمت کے پیش نظر اس بینک سے پرہیز اور احتراز داجب ہے۔

● اجارہ کے معاملہ میں "معقود علیہ" (Subject Matter) اجارہ شدہ اثاثے اور جائیداد کا فائدہ یا حق استعمال ہوتا ہے، اس لیے عقد اجارہ صحیح ہونے کیلئے یہ ضروری ہے کہ جس فائدے یا حق استعمال کو اجارہ پر دینا مقصود ہو وہ غیر مبہم، متعین اور معلوم ہو، تا کہ بعد میں فریقین کے درمیان کسی قسم کا نزاع پیدا نہ ہو۔ مجہول منفعت کا اجارہ قطعی ناجائز ہے کیونکہ یہ غرر (Uncertainty) میں داخل ہے جس سے شریعت نے منع کیا ہے۔

● قرض دینے کی شرط پر اجارہ کا معاملہ کرنا یا اجارہ کی شرط پر قرض دینا جائز نہیں یعنی یہ کہنا کہ میں آپ کو قرض دوں گا بشرطیکہ آپ میرے ساتھ اجارہ کا معاملہ کریں یا میں آپ کے ساتھ اس شرط پر اجارہ کا معاملہ کروں گا کہ آپ اس کے بد لے مجھے اتنا قرض دیں ناجائز ہے، جیسا کہ آنحضرت ﷺ کا فرمان مبارک ہے:

"لَا يَحِلُّ بَيْعٌ وَسَلْفٌ"  
"(بیع اور قرض جمع نہیں ہو سکتے۔" ①)

بیع میں اجارہ بھی شامل ہے لہذا قرض اور اجارہ کا معاملہ بھی جمع نہیں ہو سکتا۔ علامہ ابن قدامة حنبل رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔

'وَإِن شَرْطَ فِي الْقَرْضِ أَن يَؤْجِرَهُ دَارُهُ أَوْ يَبِيعَهُ شَيْئًا أَوْ أَن يَقْرَضَهُ  
الْمَقْتَرِضَ مَرَّةً أُخْرَى لَمْ يَحْزُ لِأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهَىٰ عَنْ بَيْعٍ وَسَلْفٍ'

① سنن الترمذی، باب ما جاء في كراهة بيع ماليس عنده .

ولأنه شرط عقد افی عقد فلم یجز<sup>۱</sup>

”اور اگر قرض میں یہ شرط لگائے کہ وہ اسے اپنا گھر کرایہ پر دے گایا اسے کوئی چیز نبیچے گایا کسی موقع پر قرض لینے والا اسے قرض دے گا تو یہ جائز نہیں کیونکہ نبی ﷺ نے بع او ر قرض سے منع فرمایا ہے۔ اور یہ اس لئے بھی منع ہے کہ اس نے ایک عقد میں دوسرے عقد کی شرط لگائی ہے جو ناجائز ہے۔“<sup>۲</sup>

﴿ اجارہ کا معاملہ طے کرتے وقت اس امر کا تعین بھی ضروری ہے کہ یومیہ، ماہانہ یا سالانہ کرایہ کیا ہو گا، تاکہ اس میں غر کا عنصر شامل نہ ہو، اور اگر اجارہ طویل مدت کے لیے ہو تو پھر یہ بھی طے ہو جانا چاہیے کہ آئندہ اس میں اضافہ کتنی مدت بعد ہو گا، اور کس تناسب سے گا۔ مثلاً پانچ نیصد سالانہ۔﴾

﴿ جب تک پہنچ دہنہ اجارہ شدہ اثنائی پہنچ دار کے بقہہ میں نہیں دے دیتا یا معابدہ اجارہ کے اندر کرائے کا کچھ حصہ پیشگی ادا کرنے کی شرط نہیں لگائیتا وہ کرانے کی وصولی کا استحقاق نہیں رکھتا۔ تاہم معابدہ اجارہ سے قبل کرائے کی ادائیگی کا مطالبہ درست نہیں۔﴾

﴿ کرائے کی ادائیگی میں تاخیر کی بنا پر پہنچ دار سے اضافی رقم وصول کرنی جائز نہیں، کیونکہ کرایہ واجب الادا ہونے کے بعد کرایہ دار کے ذمہ دین (Debt) بن جاتا ہے جس پر ملنے والا کوئی بھی اضافہ سود کی تعریف میں داخل ہونے کی وجہ سے ناجائز ہوتا ہے۔ اگرچہ پہنچ دہنہ پیشگی یا مالیاتی ادارہ یا اضافی رقم نیکی اور بھلائی کے کاموں پر خرچ کرنے کے ارادے سے حاصل کرنا چاہتا ہو مگر پھر بھی جائز نہیں۔ (دوسرالبر کہ سیمینار فتویٰ نمبر ۱۳ ملاحظہ ہو جدید اقتصادی مسائل شریعت کی نظر میں ص ۲۲۳)

﴿ اجارہ پر لینے والا شخص (Lessee) صرف چیز کا حق استعمال خریدتا ہے۔ اجارہ کے پورے عرصہ کے دوران اصل چیز پہنچ دہنہ (Lessor) کی ملکیت میں رہتی ہے اس لیے

① المغني ج 6 ص 437.

اگر اجارہ کی مدت کے دوران لیز شدہ چیز کا کوئی نقصان ہو جائے تو وہ پسہ دہنہ برداشت کرے گا۔ تاہم پسہ دار کی بے انتہائی یا بد عہدی کی وجہ سے ہونے والے نقصان کے اثرات اسے خود ہی برداشت کرنا ہوں گے۔ کیونکہ اجارہ شدہ اثاثہ پسہ دار کے پاس امانت ہوتا ہے لہذا وہ صرف اسی صورت کا ذمہ دار ہو گا جب نقصان اس کی عدم توجہ یا غلط استعمال کے باعث ہوا ہو۔

لیز کی پوری مدت کے دوران لیز شدہ اثاثے کو قابل استعمال حالت میں رکھنا پسہ دہنہ کی ذمہ داری ہے کیونکہ پسہ دار سے لیا جانے والا کرایہ دراصل اثاثے سے فائدہ اٹھانے کا معاوضہ ہے، لہذا پسہ دہنہ کا فرض ہے کہ وہ اس کو درست حالت میں رکھے، تاکہ پسہ دار اس سے مکمل فائدہ حاصل کر سکے۔ البتہ جن اخراجات کا تعلق استعمال سے ہو جیسے بجلی اور گیس وغیرہ کا بدل وہ پسہ دار خود برداشت کرے گا۔

اجارہ میں یہ شرط لگانا جائز نہیں کہ اجارہ کی مدت ختم ہونے کے بعد لیز شدہ چیز پسہ دار کو فروخت یا بہبہ کر دی جائے گی کیونکہ اس طرح ایک عقد میں دو عقد جمع ہو جاتے ہیں جو شرعاً ممنوع ہے۔ چنانچہ سیدنا ابو ہریرہ رض فرماتے ہیں:

‘نَهَىٰ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعَتَيْنِ فِي بَيْعٍ’  
”رسول اللہ ﷺ نے ایک بیع میں دو بیع سے منع فرمایا ہے۔“<sup>①</sup>

جب اصلی مالک اجازت دے یا عرف عام میں ایسا کرنا جائز سمجھا جاتا ہو تو پسہ دار وہی اثاثہ اور جائیداد کسی دوسرے شخص کو بھی کرایہ پر دے سکتا ہے، خواہ دوسرے شخص سے لیا جانے والا کرایہ اصلی مالک کو ادا کئے جانے والے کرائے کے مساوی ہو یا اس سے کم ہو یا زائد۔ اس کو ضمنی اجارہ (Sub Lease) کہا جاتا ہے۔ عربی میں اس کے لیے ‘التأجير من الباطن’ کی اصطلاح وضع ہے۔

① سنن ترمذی: باب ماجاء فی النہی عن بیعتین فی بیعة - سنن نسائی بیعتین فی بیعة

اس کی دلیل یہ ہے کہ انعقاد اجارہ کے بعد اس چیز کی منفعت مکمل طور پر پہنچ دار کی ملکیت بن جاتی ہے، الہذا وہ یہ منفعت جسے چاہے فروخت کرے، شرعاً اس میں کوئی تباہت نہیں بشرطیکہ دوسرا کرایہ دار اس سے اتنا ہی فائدہ حاصل کرے جتنا پہلے کرایہ دار نے طے کیا تھا یا اس سے کم، مثلاً ایک شخص نے رہائش کے لیے کسی سے مکان کرایہ پر لیا تو وہ کسی دوسرے کو رہائش کے لیے دے سکتا ہے، مگر فیکٹری لگانے کے لیے دینا جائز نہیں کیونکہ اس سے مکان کو زیادہ نقصان پہنچ سکتا ہے۔ کویت کے فقہی انسائیکلو پیڈیا میں ہے۔

**جمهور الفقهاء (الحنفية والمالكية والشافعية والأصحح)**

الحنابلة) على جواز إيجار المستأجر إلى غير المؤجر الشيء الذي استأجره وبقائه في ملأ العقد، ما دامت العين لا تتأثر باختلاف المستعمل، وقد أجازه كثير من فقهاء السلف، سواءً أكان بمثل الأجرة أم بزيادة“

”جمهور فقہاء یعنی حنفی، مالکی، شافعی اور حنبلی مسکل کے صحیح قول کے مطابق پڑھدار مدحت اجراہ کے دوران پڑھ پر لی گئی چیز پڑھ دہندہ کے علاوہ کسی دوسرے شخص کو کرایہ پر دے سکتا ہے بشرطیکہ استعمال کنندہ کے بدلنے سے اجراہ شدہ چیز متنازع ہو۔ سلف میں سے آکثر فقہاء نے اسے جائز قرار دیا ہے خواہ پہلے کرانے پر ہی دی جائے یا زائد پر۔<sup>۱۰</sup> لیکن اگر عرف عام میں مالک کی اجازت کے بغیر دوسرے کو کرایہ پر دینا جائز نہ سمجھا جاتا ہو یا مالک نے اس سے منع کر دیا ہو تو پھر اس کی واضح اجازت کے بغیر کسی اور کو کرایہ پر دینا جائز نہیں، کیونکہ اس صورت میں منفعت کی ملکیت پڑھدار کی طرف اس قید کے ساتھ منتقل ہوئی ہے کہ وہ آگے کسی دوسرے شخص کو کرایہ نہیں دے گا، لہذا اس کا خلاف ورزی احاجہ نہیں۔

❖ فریقین کی باہمی رضامندی کے بغیر طے شدہ مدت سے قبل اجارہ ختم نہیں کیا جاسکتا۔ اس کی

<sup>①</sup> الموسوعة الفقهية: ج ١، ص ٢٦٧.

وچہ یہ ہے کہ بیع کی طرح اجارہ بھی عقد لازم ہے، لہذا کسی فریق کو یہ حق نہیں پہنچتا کہ وہ اسے یک طرف فتح کر دے۔ چنانچہ ”نیل المآرب“ میں ہے۔

والاجارة عقد لازم من الطرفین ليس لواحد منها فسخها بلا موجب ، لأنها عقد معاوضة فكان لازماً كالبيع

”اجارہ عقد لازم ہے۔ فریقین میں سے کسی کو یہ حق نہیں پہنچتا کہ وہ اسے بلا وجہ فتح کر دے، کیونکہ یہ عقد معاوضہ ہے لہذا یہ بیع کی طرح لازم ہے۔“<sup>①</sup>

ہاں اگر اجارہ شدہ اٹاٹہ قابل استعمال نہ رہے یا پڑھ دار طے شدہ شرائط کی پابندی نہ کر رہا ہو تو ایسی صورت میں دوسرے فریق کو یک طرف فتح کا اختیار حاصل ہوتا ہے۔

### فائنال نشل لیز

اسلامی نظام معیشت سے شغف رکھنے والا ہر طالب علم اس بات سے بخوبی آگاہ ہے کہ اجارے یعنی لیز کا مقصد تمویل (فائننگ) قطعاً نہیں ہے، بلکہ یہ محض کسی چیز کے حق استعمال کے لیئے دین کا نام ہے۔ یہی وجہ ہے اسلامی تاریخ کے کسی دور میں بھی اس کو مالیاتی سہولت کی حیثیت سے اختیار نہیں کیا گیا، حالانکہ ہر دور میں سرمایہ حاصل کرنے والے بھی موجود رہے ہیں اور سرمایہ لگانے والے بھی۔

لیز مگر / اجارہ کو بطور تمویل کے لیے استعمال کرنے کا تصور ماضی قریب کی پیداوار ہے جسے ۱۹۵۰ کی دہائی میں ایک امریکی مالیاتی ادارے نے متعارف کرایا۔ اس سے پہلے لیز مگ کا بھیت مالیاتی سہولت کے کہیں تذکرہ نہیں ملتا۔ اسے زیادہ مقبولیت ۱۹۶۰ کے عشرہ میں حاصل ہوئی جب فرانس کے مالیاتی اداروں نے امریکی نقش قدم پر چلتے ہوئے اپنے ہاں اس کا آغاز کیا۔<sup>②</sup>

① نیل المآرب بشرح دلیل الطالب: ص 202.

② البيوع الائتمانية بين الحل و الحرمـة ص 53، لدكتور محمد بن عبدالله الشبانـي .

لیز نگ/ اجارہ چونکہ اپنی اصل کے اعتبار سے تمویل کا ذریعہ نہیں ہے، اس لیے ان مالیاتی اداروں نے لیز کی دو قسمیں بنادی ہیں۔

1. آپرینگ لیز: یعنی استعمالی اجارہ (اجارہ تغییلیہ) یہ وہ اجارہ ہے جس کا تصور شریعت نے دیا ہے، اس میں فریقین کے مابین واقعتاً پسہ دہنہ اور پسہ دار کا رشتہ قائم ہوتا ہے۔ یہ قسم سرمایہ کی ضرورت پوری کرنے کا ذریعہ نہیں ہے۔

2. فائناشل لیز: اس میں فریقین کے پیش نظر اجارے کا تعلق قائم کرنا نہیں بلکہ پسہ دہنہ کا مقصد سرمایہ لگانا اور پسہ دار کی نیت سرمائے کی سہولت حاصل کرنا ہوتی ہے۔ اس کو اردو میں ”کامل ادائیگی پسہ داری“ اور عربی میں ”الاجارة التمويلية“ کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔

### سودی بینکوں کا طریقہ اور اس کی قباحتیں

روائی بینکوں میں فائناشل لیز کی صورت یہ ہوتی ہے کہ ایک شخص کو گاڑی / مشینری کی ضرورت ہے تو وہ بینک سے قرض لے کر خود خریدنے کی بجائے بینک سے کہتا ہے کہ آپ اس قسم کی گاڑی یا مشینری خرید کر مجھے کرایہ پر دے دیں۔ اس دوران گاڑی اور مشینری کا مالک بینک ہی رہتا ہے وہ شخص صرف پسہ دار ہونے کی حیثیت سے اسے استعمال کرتا ہے۔ ایک مخصوص مدت کے لیے کرایہ اس طرح طے کیا جاتا ہے کہ بینک کو گاڑی یا مشینری کی قیمت مع اس سودے کے جو اتنی مدت میں اس رقم پر بینک کو ملتا تھا وصول ہو جائے۔ جب یہ مدت گزر جاتی ہے اور بینک کو کرایہ کی شکل میں گاڑی اور مشینری کی قیمت مع متعین شرح سود وصول ہو جاتی ہے تو گاڑی اور مشینری خود بخود پسہ دار کی ملکیت بن جاتی ہے۔ یہاں یہ امر بھی ذہن نشین رہے کہ بینک اس شخص کو گاڑی یا مشینری دینے کی بجائے رقم دیتا ہے جو طے شدہ اضافے کے ساتھ واپس لی جاتی ہے، عملًا چیز کا لین دین نہیں ہوتا۔

ذکورہ بالا طریقہ میں چونکہ بینک اور کلاسٹ ونوں کا فائدہ ہے اس لیے فریقین قرض کی بجائے اسے اختیار کرنا زیادہ بہتر سمجھتے ہیں۔

بینک کا فائدہ یہ ہے کہ رقم کی وصولیابی کے لیے قرض کی نسبت یہ طریقہ زیادہ باعث اعتماد ہے، کیونکہ اس میں گاڑی اور مشینی بینک کی ملکیت ہی رہتی ہے، رقم واپس نہ ملنے کی صورت میں بینک اسے فروخت کر سکتا ہے۔

کلاسٹ کا فائدہ یہ ہے کہ وہ بیکس سے مستثنی ہو جاتا ہے کیونکہ جب تک لیز کی تمام اقساط ادا نہیں کر دی جاتیں لیز شدہ اٹاٹہ اس کی ملکیت میں نہیں آتا جس کے نتیجے میں اسے اتنا عرصہ بیکس سے چھوٹ مل جاتی ہے۔ یہاں یہ مسئلہ بھی سمجھ لینا چاہیے کہ کسی شی کے مفید ہونے سے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ شرعاً بھی جائز ہو۔

روائی بینکوں میں لیز گک کی عمومی صورت راجح ہے وہ متعدد ایسی خرایبوں پر مشتمل ہے جن کی شریعت میں قطعاً غنجائش نہیں۔ وہ خرایباں درج ذیل ہیں۔

1. یہ حقیقت میں سودی معاملہ ہے جسے فریقین نے مذکورہ بالا فوائد کے پیش نظر لیز کا نام دے دیا ہے۔ اس کا واضح ثبوت یہ ہے کہ بینک کلاسٹ کو گاڑی یا مشینی خرید کر نہیں دیتا بلکہ رقم دیتا ہے اور اس پر طے شدہ نفع لیتا ہے جو سود کے زمرہ میں آتا ہے۔

اس کا دوسرا ثبوت یہ ہے کہ بینک رقم مہیا کرنے کے دن سے ہی کرایہ لینا شروع کر دیتا ہے، خواہ کلاسٹ کو گاڑی یا مشینی چند ماہ بعد ملے۔ اگر یہ لیز گک کا معاملہ ہوتا تو کرایہ حوالگی کے دن سے شروع ہوتا ہے کہ رقم کی فراہمی کی تاریخ سے۔ نیز اس میں قسط کی ادائیگی میں تاخیر پر جرمانہ لیا جاتا ہے، یہ بھی سود میں داخل ہے۔

2. ایک ہی عقد میں لیز اور بیع کے دو معاملے ملنے جمع ہو جاتے ہیں شرعاً ایسا کرنا منوع ہے۔

3. لیز شدہ اٹاٹے کا نقصان کلاسٹ خود برداشت کرتا ہے، حالانکہ اس کا ازالہ بینک کی ذمہ داری ہے کیونکہ مالک وہ ہے۔

### اسلامی بینکوں کا طریق کار

جبکہ اسلامی بینکوں کی اجارہ مصنوعات کے نمایاں خد و خال یہ ہیں۔

ایک شخص جسے گاڑی یا مشینری کی خریداری کے لیے سرمایہ درکار ہے بینک سے درخواست کرتا ہے کہ اسے اس قسم کی گاڑی یا مشینری خرید کر اجارہ پر دے دی جائے۔ اگر اس کی مالی حالت اطمینان بخش ہو تو بینک اس کو مطلوبہ سہولت فراہم کرنے پر تیار ہو جاتا ہے۔

سب سے پہلے فریقین کے درمیان ماسٹر فائننسنگ ایگر یمنٹ یعنی "اصولی معابدہ برائے فراہمی تمویل" کے عنوان سے باہمی مفاہمت کے ایک معابدے پر دستخط ہوتے ہیں جس میں وہ تمام شرائط و ضوابط درج ہوتی ہیں جن کے مطابق اجارہ کا معاملہ وجود میں آتا ہوتا ہے۔ اس موقع پر بینک درخواست دہنڈہ سے یکطرفہ طور پر یہ وعدہ بھی لے لیتا ہے کہ جب بینک مارکیٹ سے اس کی مطلوبہ گاڑی خرید لے گا تو وہ ضرور اجارہ پر لے گا، اور اگر اس نے بینک کی خریداری کے بعد وہ چیز اجارہ پر نہ لی اور بینک کو اپنی لاگت سے کم قیمت پر دوسرا جگہ پیچنی پڑی تو بینک کے اس نقصان کی تلافی وہ کرے گا۔ نیز اسی موقع پر بینک درخواست دہنڈہ سے مطلوبہ چیز کی قیمت کا کچھ حصہ بالعوم میں فیصد نقدر قم کی صورت میں جسے اسلامی بینک سیکورٹی ڈپازٹ کا نام دیتے ہیں پیشگی وصول پالیتا ہے تاکہ اگر وہ بینک کی خریداری کے بعد اپنا وعدہ ایفاء نہ کرے، یا ادائیگی میں ناکام رہے، یادیوالیہ ہو جائے، یا اگر گاڑی واپس کرے اور اس کی لاپرواٹی یا بد عہدی کے باعث کوئی نقصان ہو اس تو اس رقم سے وصول کرنے میں سہولت رہے۔

البتہ معابدہ اجارہ پر دستخط مطلوبہ چیز کے حصول کے بعد ہوتے ہیں۔ چونکہ اجارہ کی تمام شرائط و ضوابط ماسٹر فائننسنگ ایگر یمنٹ کی صورت میں پہلے ہی طے پاچھی ہوتیں ہیں اور اس معابدے میں بھی وضاحت ہوتی ہے کہ یہ اجارہ انہی شرائط و ضوابط کے مطابق منعقد ہو رہا ہے جو ماسٹر فائننسنگ ایگر یمنٹ میں مذکور ہیں خصوصاً کارپوریٹ اجارہ میں تو یہ معابدہ اس اصولی معابدے کا ضمیم ہی قرار پاتا ہے، لہذا معابدہ اجارہ پر دستخط کو محض رسمی کارروائی سمجھنا چاہیے۔

اجارہ کے معابدے پر دستخط کرتے وقت بینک کلائنٹ سے یہ وعدہ بھی لے لیتا ہے کہ اگر

دوران اجارہ فلاں شق کی خلاف ورزی کی وجہ سے بینک نے اجارہ ختم کر دیا تو وہ اجارہ شدہ اٹاٹھ خریدنے کا پابند ہو گا اور مختلف مہینوں کے حساب سے قیمت بھی معین کردی جاتی ہے کہ پہلے مہینے یہ، دوسرے اور تیسرا یہ قیمت ہو گی۔ نیز اس موقع پر بینک بھی یہ وعدہ کرتا ہے کہ اگر کلاںٹ تمام اقساط باقاعدگی سے ادا کرتا رہا تو وہ اختتام اجارہ پر گاڑی اس کو فروخت کرنے کے بارے میں سوچے گا۔ بینک کی طرف سے کئے گئے وعدہ پر قبول کنندہ کی حیثیت سے کلاںٹ کے بھی دستخط ہوتے ہیں۔

● بعض اوقات بینک بالخصوص جب اجارہ شدہ اٹاٹھ پہلے سے استعمال شدہ یا درآمدی مشینی ہو کلاںٹ سے ہی کہہ دیتا ہے کہ وہ اس کے ایجنت کی حیثیت سے اپنی مطلوبہ چیز خود ہی خرید لے۔ اور اگر مطلوبہ چیز دوسرے ملک سے درآمد کی جا رہی ہو تو کلاںٹ کو اس پر قبضے کا وکیل بھی بنادیتا ہے۔

● کرایہ کی اقساط اس تناسب سے مقرر کی جاتی ہیں کہ اختتامِ اجارہ تک بینک کو گاڑی کی قیمت بھی وصول ہو جائے اور اتنی مدت کے لیے اگر یہ قرض پر دی جاتی تو جتنا سو دلنا تھا وہ بھی وصول ہو جائے، یعنی رواتی بینکوں کی شرح سو ہی اسلامی بینکوں کے نفع کی شرح کا معیار ہوتی ہے۔ مروجہ اسلامی بینکوں میں منافع اور کرائے کے تعین کے لیے کامبور یعنی کراچی ایئر بینک آفرڈریٹ کو معیار بنا ہر کس وناکس کے علم میں ہے۔

● بینک جو رقم سیکورٹی ڈپاٹ کی مدد میں لیتا ہے وہ منہا کر کے بقیہ رقم کے حساب سے قطیں مقرر کرتا ہے کیونکہ بینک نے اپنے سرمائے پر ہی منافع لینا ہے۔ یہی وجہ ہے اگر کوئی کلاںٹ بینک کی فرمائش سے زائد رقم سیکورٹی ڈپاٹ کے طور پر جمع کرادے تو اس کے کرائے کی قسط کم رکھی جاتی ہے۔ مثلاً ایک شخص اسلامی بینک سے دس لاکھ مالیت کی گاڑی تین سال کے لیے اجارہ پر لیتا ہے اور سیکورٹی ڈپاٹ میں دو لاکھ جمع کرتا ہے تو بینک قطیں اس تناسب سے مقرر کرے گا کہ ان تین سالوں میں آٹھ لاکھ بھی واپس مل جائے اور

اس دوران اس رقم پر جو سود ملنا تھا وہ بھی موصول ہو جائے۔ لیکن اگر سیکورٹی ڈپارٹ کی میں تین لاکھ جمع کرادے تو بینک سات لاکھ کے سود کی نسبت سے قطیں مقرر کرے گا جو پہلی صورت سے بہر حال کم ہونگی۔

✿ بینک قطیں مقرر کرتے وقت گاڑی کی بنگ کی تاریخ سے قبضہ (Delivery) تک کی درمیانی مدت (Grace Period) کے دوران بنگ کی رقم پر حاصل ہونے والے موقع سود کو بھی اپنی لگت کا حصہ بنایتا ہے اور اسی کے مطابق قطیں مقرر کی جاتی ہیں۔

✿ اگر پہ دار مقررہ تاریخ یا توسعی کی مدت تک ادا گئی میں ناکام رہے تو اس سے جرمانہ لیا جاتا ہے جو بینک کی زیر نگرانی قائم چیرٹی فنڈ میں جمع ہوتا ہے اور بینک اس فنڈ کو اپنی مکمل صوابید کے مطابق چیرٹی مقاصد کیلئے استعمال کرتا ہے۔ یہ جرمانہ شرح سود کے مطابق اور یومیہ نیا در پر لیا جاتا ہے۔

✿ جب اجرہ کی مدت مکمل ہو جاتی ہے اور کرائے کی شکل میں گاڑی کی قیمت شرح سود کے مطابق نفع سمیت ادا ہو جاتی ہے تو بینک گاڑی کلاںٹ کے نام منتقل کر دیتا ہے اور سیکورٹی ڈپارٹ کے طور پر جمع کرائی گئی رقم اس کا معاوضہ قرار پاتی ہے۔

واضح رہے فریقین کو شروع ہی سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ معاملہ اس طرح اختتام پذیر ہو گا۔ کیونکہ معاملہ اجرہ، کلاںٹ کی طرف سے خریداری اور بنگ کی جانب سے فروخت پر غور کا وعدہ سب مطبوعہ شکل میں وعدہ اجرہ کے ساتھ ہی مسلک ہوتے ہیں اور جب کوئی اجرہ کا خواہ نہ آتا ہے تو یہ سب اس کو اکھتے ہی فراہم کئے جاتے ہیں۔

### قابل غور پہلو

کیا مذکورہ بالا طریق کار میں اسلامی اصولوں کی مکمل پاسداری کی گئی ہے اور مروجہ اسلامی بینکوں کی طرف سے پیش کی گئیں اجرہ مصنوعات شرعی اجرہ کی شرائط و ضوابط کے عین مطابق ہیں؟ یہ جاننے کے لئے ماشر فائننسنگ ایگر یمنٹ کے موقع پر کلاںٹ سے لئے گئے لازمی

و عده، سیکورٹی ڈپاٹ اور مطلوبہ چیز کی کلاسٹ کے ذریعے خریداری کا تحقیقی جائزہ لینا بہت ضروری ہے۔

### قانونی اعتبار سے لازم و عده کی شرعی حیثیت

مروجہ اسلامی بینکاری کے حامیوں کے نزدیک کلاسٹ سے و عدہ لینے کا مقصد صرف بینک کو یہ یقین دلانا ہے کہ وہ اس کے ساتھ ضرور اجارہ کا معاملہ کرے گا تا کہ بینک پورے اطمینان کے ساتھ مطلوبہ چیز کی خریداری کر سکے۔ اس سے اجارہ منعقد نہیں ہوتا بلکہ اجارہ کا باضابطہ معاملہ مطلوبہ چیز حاصل کرنے کے بعد طے پاتا ہے۔

لیکن اگر معمولی غور فکر کیا جائے تو یہ موقف خاصاً کمزور نظر آتا ہے۔ اس لئے کہ باضابطہ معاملہ کی حیثیت علمتی کارروائی کے سوا کچھ نہیں، کیونکہ قانونی لحاظ سے کلاسٹ اس بات کا پابند ہوتا ہے کہ وہ بینک کی خریداری ہوئی چیز بہر حال ماشر فائننسنگ ایگر بینٹ میں طے شدہ شرائط کے مطابق اجارہ پر لے۔ اور اگر پس و پیش کرے تو بینک قانونی چارہ جوئی کے لئے عدالت سے بھی رجوع کر سکتا ہے اور عدالت اسے مجبور کر سکتی ہے کہ وہ بینک کے ساتھ اجارہ کا معاملہ کرے۔ علاوہ ازیں و عدہ اجارہ کے موقع پر بینک سیکورٹی ڈپاٹ کے نام پر ایک معقول رقم اقتاض کی ادائیگی نہ کرے، یاد یوالیہ جائے تو بینک کو پہنچنے والے نقصان کی تلافی اس رقم سے کی جاسکے جس سے یہ معاملہ سادہ و عدے کی حد تک نہیں رہتا بلکہ معاملہ کے دائرہ میں داخل ہو جاتا ہے، البتہ اس نے نافذ العمل مستقبل کی تاریخ پر ہونا ہے اور جب یہ معاملہ ہے تو گویا بینک نے ملکیت میں لانے سے قبل ہی اجارہ پر دینے کا معاملہ کر لیا، جو اجارہ قوانین کی صریحاً خلاف ورزی ہے۔

چنانچہ مصر کے متاز دینی سکالر و مہر اسلامی معاشیات ڈاکٹر رفیق یونس مصری لکھتے ہیں۔  
 'فَإِذَا لَمْ يَكُنْ الْوَعْدُ مُلْزَماً فَهَذَا لَا بَأْسَ فِيهِ أَمَا إِذَا كَانَ مُلْزَماً فَإِنَّ

العملية تدخل في نطاق بيع مالا يملك ، أو البيع قبل القبض، بل قبل الشراء ، وهذا غير جائز شرعاً

”جب وعدہ لازمی نہ ہو تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ لیکن جب وعدہ لازم ہو تو یہ کارروائی غیر ملکیتی چیز کی بیع یا قبضہ سے بلکہ خریداری سے قبل بیع کے دائرے میں داخل ہو جاتی ہے اور یہ شرعاً جائز ہے۔“<sup>①</sup>

اسلامی بینکاری کے حامی اس کا جواب یہ دیتے ہیں کہ مذکورہ بالآخرابیتب لازم آتی ہے جب دونوں جانب سے وعدہ لازم ہو، جبکہ اسلامی بینکوں میں یہ وعدہ یک طرفہ یعنی صرف کلاسٹ کی طرف سے ہوتا ہے، بینک کو اختیار ہوتا ہے کہ معاملہ کرے یا نہ کرے۔ اس کے علاوہ بینک کرایہ بھی اس تاریخ سے لینا شروع کرتا ہے جب مطلوبہ چیز کلاسٹ کے حوالے کر دی جاتی ہے، یہ اس بات کا ثبوت ہے کہ مذکورہ وعدہ معابدہ نہیں ہے، مگر دو وجہ کے باعث یہ جواب اہل علم کو مطمئن نہیں سکتا۔

1. کہنے کی حد تک تو یک طرفہ ہوتا ہے لیکن حقیقت میں دو طرفہ ہوتا ہے۔ کیونکہ وعدہ اجارہ کے بعد کلاسٹ کو سو فیصد یقین ہوتا ہے کہ بینک اسے ضرور مطلوبہ چیز مہیا کرے گا۔ مرد جہاں اسلامی بینکوں کی تاریخ میں بستکل اکاؤنٹ کا ہی ایسے واقعات میں گے جن میں بینک نے وعدہ اجارہ پر دستخط کے بعد کلاسٹ کو مطلوبہ چیز کی فراہمی سے انکار کیا ہو، کیونکہ اس سے بینک کی ساکھ خراب ہو سکتی ہے۔ جب بینک کی طرف سے مطلوبہ چیز کی فراہمی یقینی ہے تو ”المعروف کا مشرط“، ”جبات معروف ہو وہ مشرط جیسی ہے“ کے تحت عملی طور پر بینک کی طرف سے بھی لازمی وعدہ ہوا۔ اور یہ بات اسلامی بینکاری کے حامی بھی تسلیم کرتے ہیں کہ دو طرفہ لازمی وعدہ معابدے کے حکم میں ہے۔<sup>②</sup>

① المصادر الاسلامية 36.

② المعايير الشرعية 142، 151.

2. بینک کو معاملہ کرنے یا نہ کرنے کا اختیار دینا اور کلاسٹ کو ہر صورت اس کے ساتھ معاملہ کرنے کا پابند بنانا امتیازی سلوک ہے جو نام نہاد اسلامی بینکوں کے غیر منصفانہ مزاج کی عکاسی کرتا ہے۔ انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ فریقین کو معاملہ کرنے یا نہ کرنے کا حق مساوی حاصل ہو۔ چنانچہ اکثر رفیق یونس مصری رقمطراز ہیں۔

”انی اُری ضرورة الخیار لکلام المتواudین، أما الخیار لأحد هما فقط فھو تحکم“

”میرے خیال میں دونوں وعدہ کرنے والوں کو اختیار ہونا چاہیے۔ فقط ایک کو اختیار دینا سینہ زوری ہے۔“<sup>①</sup>

باقی رہی یہ بات کہ بینک کلاسٹ کو قبضہ دینے کی تاریخ سے کرایہ لینا شروع کرتا ہے تو یہ اس بات کا ثبوت نہیں کہ اس سے پہلے اجارہ کا معابدہ بھی نہیں ہوا تھا بلکہ اس کی اصل وجہ یہ ہے کہ یہ معابدہ مطلوبہ چیز پر کلاسٹ کے قبضہ کی تاریخ سے موثر ہو رہا ہے۔ غرض یہ کہ مطلوبہ چیز کی خریداری سے قبل بینک کلاسٹ سے اجارہ کا عدالتی طور پر لازم و عده لینا حقیقت میں معابدہ اجارہ ہے جو شریعت کے منافی اور اجارہ قوانین سے متصادم ہونے کی بنا پر ناجائز ہے۔

اسی طرح اجارہ کے باضابطہ معابدے کے موقع پر کلاسٹ سے یہ وعدہ لینا بھی خلاف شرع ہے کہ وہ مختلف شقوں کی خلاف ورزی کے باعث بینک کی طرف سے اجارہ ختم کرنے کی صورت میں طے شدہ قیمت پر گاڑی خریدنے کا پابند ہو گا۔

### سیکورٹی ڈپاٹ کا حکم

شرعی اعتبار سے سیکورٹی ڈپاٹ کی حیثیت کیا ہے؟ اس سوال کا شافی جواب مروجہ اسلامی بینکوں کے شریعہ ایڈوائزرز کے پاس بھی نہیں ہے کیونکہ وہ خود بھی اس پر مطمئن نہیں ہیں۔ یہی وجہ

① المصادر الاسلامية 32.

ہے کبھی کہا جاتا ہے کہ یہ رقم بینک کے پاس امانت ہے بینک اس میں تصرف کا مجاز نہیں۔ کبھی اسے قرض قرار دیا جاتا ہے، اور کبھی کہا جاتا ہے کہ یہ رقم پیشگی کرایہ ہے یعنی کرانے کے دو حصے ہوتے ہیں ایک حصہ ماہانہ اقساط کی صورت میں لیا جاتا ہے اور دوسرا حصہ سیکورٹی ڈپازٹ کے نام پر کل مدت اجارہ کے مقابلے میں پیشگی وصول کر لیا جاتا ہے۔

لیکن ان توجیہات میں سے کوئی توجیہ بھی ایسی نہیں جو دینی اعتبار سے قابل اعتراض نہ ہو۔ امانت قرار دینے پر یہ اعتراض المحتاط ہے کہ امانت سے فائدہ اٹھانا جائز نہیں۔ نیز مالک جب چاہے اپنی امانت واپس لے سکتا ہے جبکہ بینک سیکورٹی ڈپازٹ کی رقم سے فائدہ بھی اٹھانا ہے اور مالک کی حسب منشاء واپس بھی نہیں کرتا۔

قرض قرار دینے سے یہ قباحت پیدا ہوتی ہے کہ اس طرح قرض اور بیع کا معاملہ جمع ہو جاتے ہیں کیونکہ کلاسٹ بینک کو یہ قرض اس شرط پر دیتا ہے کہ بینک اسے اجارہ کی سہولت فراہم کرے یہ منع ہے جیسا کہ قبل از اسیں بیان ہو چکا ہے۔ مزید یہ کہ قرض کے بد لے حاصل ہونے والا ہر فائدہ سود ہے جبکہ یہاں ہمیشہ کرایہ سیکورٹی ڈپازٹ کی رقم کو مدنظر رکھتے ہوئے مقرر کیا جاتا ہے۔ اگر سیکورٹی ڈپازٹ کی رقم بینک کی فرمائش سے زائد ہو تو کرایہ کم رکھا جاتا ہے، یوں اس میں سود کا عضر بھی شامل ہو جاتا ہے۔

سیکورٹی ڈپازٹ کو پیشگی کرایہ بھی نہیں کہا جا سکتا کیونکہ یہ رقم وعدہ اجارہ کے موقع پر لی جاتی ہے جو کہ اسلامی بینکوں کے بقول معابرہ نہیں ہے اور اجارہ قوانین کے مطابق پسہدہندہ کو پیشگی کرایہ کی وصولی کا حق معابرہ اجارہ کے بعد ہی حاصل ہوتا ہے۔ لہذا سیکورٹی ڈپازٹ کی رقم کو پیشگی کرایہ قرار دینا صحیح نہیں کیونکہ اس سے اسلامی بینکوں کے اس موقف کی نفی ہوتی ہے کہ اجارہ کا حقیقی معابرہ مطلوبہ چیز کی خریداری کے بعد ہوتا ہے۔

### کلاسٹ کو وکیل بنانا

کلاسٹ کو وکیل بنانے کا مطلب ہے کہ گویا بینک نے رقم دی اور رقم ہی واپس لی اور اس پر

طے شدہ منافع لیا، عملاً کوئی خدمت انجام نہیں دی۔ چونکہ یہ مکنیک سودی لین دین کے ساتھ واضح مشابہت و مماثلت رکھتی ہے اور رفتہ رفتہ خالص سود کے رواج کا سبب بن سکتی ہے اس لئے یہ کسی صورت جائز نہیں ہے۔ چنانچہ ڈاکٹر رفیق یوس مصري لکھتے ہیں۔

غیر ان امکان تو کیل المصرف عمیله بشراء المعدات و وعدہ بھیتھا  
عند انتهاء مدة الاجارة تشم منها رائحة الحيل فالعملية تمويل فى  
حقيقةها واجارة و هبة فى شكليتها<sup>۱</sup>

”علاوه ازیں اشاغی جات کی خریداری کے لئے بینک کا کلائنٹ کو وکیل بنانا اور مدت اجارہ کے اختتام پر ہبہ کا وعدہ ان دونوں سے (سودی) حیلے کی بوآتی ہے۔ کیونکہ یہ کارروائی حقیقت میں فناںگ ہے اور بظاہر اجارہ اور ہبہ ہے۔“<sup>۲</sup>

اتنی بات تو اسلامی بینکاری کے حامی علماء بھی تسلیم کرتے ہیں کہ جب ممکن ہو تو بہتر بھی ہے کہ کلائنٹ کے علاوہ کسی دوسرے شخص کو خریداری کے لئے وکیل مقرر کیا جائے تاکہ سودی شبہ سے دور رہا جائے اور کارروائی میں مالیاتی ادارے کا بھی کوئی کردار واضح ہو۔<sup>۳</sup>

ہمارے خیال میں جب کلائنٹ کے علاوہ کسی دوسرے شخص کو ایجنت مقرر کرنے کا بنیادی مقصد سودی شبہ سے بچنا اور لین دین میں بینک کا عملی کردار سامنے لانا ہے تو پھر اس کو صرف بہتر کے درجے میں رکھنا ہی کافی نہیں بلکہ واجب کہنا چاہیے، اور کلائنٹ کو وکیل بنانے کی مکنیک سختی سے مسترد کر دینی چاہیے کیونکہ سود کے معاملے میں شبہ سود کا حکم بھی شرعی طور پر حقیقی سود جیسا ہے۔ نیز اسلامی نظام معیشت کے خصائص، رواتی لیزگ اور اسلامی اجارہ کے درمیان حقیقی فرق اجاگر کرنے اور سودی حیلوں کی روک قائم کیلئے بھی اس مکنیک پکمل پابندی بے حد ضروری ہے۔

<sup>۱</sup> المصادر الاسلامية ص 37.

<sup>۲</sup> المعايير الشرعية: ص 136، 147.

## شرح سود کو معیار بنانا

مزید برآں اسلامی بینکوں کا اپنے منافع اور کرائے کے تعین کیلئے سودی فارموں لے اور مر وجہ شرح سود کو معیار بنانا بھی قبل اعتراض پہلو ہے۔ اس سلسلے میں اسلامی بینکوں کے تاسید کندگان کا نقطہ نظر نہایت کمزور ہے جس کی کوئی صاحب بصیرت حمایت نہیں کر سکتا۔ اس کے حق میں کوئی دلیل تو پیش نہیں کی جاتی البتہ ایک فرضی مثال بیان کر کے اس کے جواز پر استدلال کیا جاتا ہے وہ مثال یہ ہے۔

”زید اور خالد دو بھائی ہیں۔ زید لوگوں کو سود پر قرض دیتا ہے جبکہ خالد گارمنٹس کا کاروبار کرتا ہے۔ خالد یہ کہتا ہے کہ میں اپنے گارمنٹس کے کاروبار سے کم از کم اتنا منافع ضرور حاصل کروں گا جتنا میرا بھائی زید سود لیتا ہے۔ چنانچہ وہ اپنی اشیاء پر زید کی شرح سود کے مطابق نفع لے کر آگے فروخت کرتا ہے۔ اگرچہ خالد کے لئے ایسا کرنا پسندیدہ نہیں لیکن اگر وہ خرید و فروخت کی تمام شرائط پوری کر رہا ہے تو اس کے کاروبار کو محض اس لئے ناجائز نہیں کہا جائے گا کہ اس نے شرح سود کو معیار بنایا ہے۔ اسی طرح اگر رواتی بینکوں کی طرح اسلامی بینک بھی شرح سود کے مطابق گرایہ لیں تو یہ ناجائز نہیں ہو گا۔“<sup>①</sup>

قطع نظر اس بحث سے کہ شریعت اسلامی کے مجموعی مزاج کے مطابق سود کے دلدادہ معاشرے میں منافع کو مروجہ شرح سود کے ساتھ منسلک کرنے کی کوئی گنجائش نکلتی ہے یا نہیں، یا ایک مستقل نظام کی صورت میں اس کے نفاذ سے استیصال سود کی کوششوں میں مدد ملے گی یا کہ ان کو دھچکا لگے گا، ایک بات تو بالکل واضح ہے کہ خالد زید کی طرح مالیاتی ادارہ بنانے کر مالی و سائل مہیا کرنے کا کام نہیں کرتا بلکہ گارمنٹس کی دکان کھولتا ہے جو واقعی تجارت ہے اور اس کا ارادہ بھی

<sup>①</sup> اسلامی بینکوں میں راجع احجارہ ص 131، 132۔

تجارت ہی ہے۔ اگر تجارت کی آڑ میں خالد بھی وہی کچھ کرنا شروع کر دے جو زید کر رہا تھا اور علماء اسے جائز قرار دیں تب تو اس استدلال میں کوئی معقولیت نظر آتی لیکن سوائے اس کے کہ زید کی طرح خالد نے بھی اپنے منافع کا معیار شرح سود کو بنالیا ہے دونوں کے کام اور طریق کا رہ میں کوئی مناسبت نہیں۔ جب کہ یہاں معاملہ اس کے بالکل بر عکس ہے کہ سودی بینکوں کی طرح اسلامی بینک بھی مالیاتی ادارہ ہے جو اجارہ وغیرہ کے نام پر مالیات کی سہولت فراہم کر کے فائدہ اٹھاتا ہے، حقیقتاً اجارہ کا معاملہ نہیں کرتا۔ جس کی ایک واضح دلیل وہ معاهدہ ہے جو ابتدائی مرحلہ میں ماسٹر فائنگ ایگر یمنٹ "اصولی معاهدہ برائے تمویل" کے عنوان سے بینک اور کلائنٹ کے درمیان طے پاتا ہے۔ جب یہ سرمائے کی سہولت کا معاهدہ ہے تو اس میں مروجہ شرح سود کو معیار بنانا صرف ناپسندیدہ ہی نہیں حرام ہے۔

یہاں یہ نکتہ فراموش نہیں کرنا چاہیے کہ خالد کا اپنے حلال منافع کیلئے شرح سود کو معیار بنانا ایک انفرادی عمل ہے۔ اگر خالص فقہی نقطہ نظر سے اس کی کوئی گنجائش نکلتی بھی ہو تو اس کو ایک مستقل نظام کی حیثیت دینا ہرگز درست نہ ہوگا کیونکہ بعض اوقات انفرادی عمل میں وہ خرابیاں نہیں پائی جاتیں جو اس کو ایک مستقل نظام کی صورت دینے سے رفتہ رفتہ اس میں پیدا ہو جاتی ہیں۔

اسی طرح اسلامی بینک کا بینگ کی تاریخ سے قبضہ (Delivery) تک کی درمیانی مدت یعنی Grace Period میں اس رقم پر حاصل ہونے والے متوقع سود کو اپنی لگت میں شمار کرنا بھی غلط ہے کیونکہ زر کا متعین مکمل نفع سودی تصور ہے جس کو اسلام تسلیم نہیں کرتا۔ اس لئے کہ زر میں اگر نفع کمانے کی صلاحیت ہے تو اسے خارے کا بھی خطرہ لاحق رہتا ہے اور یہ خطرہ ہی اسے نفع کے قابل بنتا ہے۔

ہم اور پروائی لیز نگ کی قباحتوں میں بیان کر آئے ہیں کہ سودی بینک جس وقت رقم فراہم کرتا ہے اسی تاریخ سے کراچی لینا شروع کر دیتا ہے خواہ کلائنٹ کو گاڑی چند ماہ بعد ملے۔ مروجہ

اسلامی بینکوں کا طریق کاربھی یہی ہے۔ فرق صرف اتنا ہے کہ اسلامی بینک اس کو علیحدہ وصول کرنے کی بجائے اپنے اخراجات میں شمار کر لیتا ہے۔ اگر صرف الگ لینے اور اخراجات میں شمار نہ کرنے کا مسئلہ ہے تو شاید سودی بینکوں کو اس پر کوئی اعتراض نہ ہو۔

اسلامی بینک اس عرصہ کا منافع (سود) کس اصول کے تحت اپنی لاگت میں شمار کرتے ہیں اسلامی بینکوں کے محققین کے پاس اس کا کوئی جواب نہیں ہے سوائے اس کے کہ چونکہ فریقین باہمی رضامندی سے کوئی بھی کرایہ مقرر کر سکتے ہیں اس لئے شرعاً بینک کے لئے اس بات کی گنجائش ہے کہ وہ دیگر اخراجات کے ساتھ (Grace Period Profit) کا اعتبار کرے۔<sup>①</sup>

لیکن سوال یہ ہے کہ عام اجراء میں بھی ایسا ہوتا ہے یا نہیں یا خود آپ نے اجراء کا معاملہ کرتے ہوئے کبھی یہ سوچایا کیا ہے کہ چونکہ اس گاڑی کے پیسے میں نے تین ماہ قبل جمع کرائے تھے اور ان تین مہینوں میں مجھے اس رقم پر اتنا سود ملنا تھا اس لئے میں اپنے دیگر اخراجات کے ساتھ ان مہینوں کا سود شمار کر کے اتنا کرایہ لوں گا۔ اگر کسی وقت آپ یہ غلطی کر بھی بیٹھیں تو کلاں کث دوڑک الفاظ میں کہے گا کہ مجھے اس سے غرض نہیں ہے۔ جب عام اجراء میں ایسا نہیں ہے تو آخر آپ اسلامی بینکوں کو یہ پروانہ دینے پر اصرار کیوں کر رہے ہیں؟

### نتیجہ بحث

مذکورہ بالاحقین و تفصیل سے یہ بات عیاں ہو جاتی ہے کہ اسلامی بینکوں میں راجح اجراء اسلامی اجراء کے اصولوں کی بجائے سودی بینکوں میں راجح لیز نگ کے تصور پر قائم ہے جس کے ناجائز ہونے میں کوئی شبہ نہیں ہے۔ مجوزین کی تمام توجیہات و تاویلات حقیقت سے بعید اور خلاف شریعت ہیں۔

خود کا نام جنوں رکھ دیا

(۱) اسلامی بینکوں میں راجح اجراء : ص 160.

بایس ہمہ مروجہ اسلامی بینکوں کے وکیل اور ترجمان اس بات پر مصر ہیں کہ ہم نے روائی لیز میں پائی جانے والی خرابیاں دور کر دی ہیں اور ہماری اجرارہ مصنوعات اسلامی تعلیمات کے عین مطابق ہیں۔ جو علماء نکتہ چینی کر رہے ہیں وہ اصل میں بینکنگ سے ناواقف ہیں۔ بینک کا طریق کار کیا ہوتا ہے یہ ناقد دین اس معاملے میں بالکل بے علم ہیں، لہذا ان کی تقدید معترض ہیں۔ حالانکہ صورت حال اس کے بالکل بر عکس ہے کیونکہ مروجہ اسلامی بینکاری کے بارے میں چنی زیادہ آگاہی حاصل کی جائے اتنی ہی زیادہ اس کی قباحتیں آشکارا ہوتی چلی جاتیں ہیں۔ اس لئے کہ اسلامی بینک شرعی اصطلاحات مفارਬہ، مرابحہ، اجارہ اور مشارکہ وغیرہ استعمال کرتے ہیں جس سے ان کے معاملات سرسری نظر میں جائز معلوم ہوتے ہیں لیکن جب تعقیں نگاہی سے جائزہ لیا جاتا ہے تو ان کے نقائص کھل کر سامنے آنا شروع ہو جاتے ہیں۔ اس لئے یہ کہنے کی بجائے یوں کہنا چاہیے جو حضرات مروجہ اسلامی بینکوں کے حامی ہیں ان کی اسلامی بینکوں کے معاملات پر گہری نظر نہیں ہے اس لئے یہ ان کی حمایت کر رہے ہیں۔ اگر انہوں نے اسلامی بینکوں کے معاملات کا باریک بینی سے جائزہ لیا ہوتا تو انہیں کبھی جائز قرار نہ دیتے۔

## صلوک (Sukuk) کی شرعی حیثیت

صلوک اسلامی قوانین کے تحت سرمایہ حاصل کرنے کا ایک تبادل ذریعہ ہے کہ جس طرح طویل المیعاد قرضے لینے کیلئے سود پر بنی بانڈز یا مختلف سرٹیفیکیٹس جاری کے جاتے ہیں اسی طرح جائز طریقے سے روایا سرمائے کی ضروریات کا انتظام کرنے کیلئے صلوک جاری کے جاتے ہیں جو صرف قرضوں کے بجائے جاری کنندہ ادارے کے کاروباری اور مالی اتناوں میں ملکیت کے دستاویزی ثبوت ہوتے ہیں۔

### صلوک کی تعریف

صلوک "صَكَّ" کی جمع ہے جس کے معنی ہے "دستاویز"۔

قبل ازیں قرض دستاویزات کی خرید و فروخت پر گفتگو کرتے ہوئے یہ بات بیان ہو چکی ہے کہ مروان بن حکم کے دور میں بیت المال سے راشن حاصل کرنے کے لئے لوگوں کو جو کارڈز جاری کئے جاتے تھے انہیں "صلوک" کہا جاتا تھا لیکن صلوک کا جدید مفہوم اس سے مختلف ہے۔ عصر حاضر کے مسلم معیشت دنوں کی اصطلاح میں صلوک کا مطلب ہے:

"وہ تمکات جو یکساں مالیت کے ہوتے ہیں اور کسی اثاثے یا کسی معلوم اثاثے کے حق استعمال یا فراہم کی جانے والی خدمات (Services) یا کسی متعین پراجیکٹ کے اثاثہ جات یا کسی مخصوص کاروبار میں ملکیت کے مقابل غیر منقسم حصے کی نمائندگی کرتے ہیں۔"

سادہ الفاظ میں یہ سرمایہ کاری سرٹیفیکیٹ ہیں۔ بعض لوگ انہیں اسلامی بانڈز کا نام بھی دیتے

① المعايير الشرعية : ص 288، مطبوعہ 2007.

ہیں مگر یہ صحیح نہیں کیونکہ بانڈز اور صکوک میں یہ فرق ہے کہ بانڈز صرف قرضوں کی دستاویزات ہیں جبکہ صکوک حصے کی ملکیت کے ثبوت ہوتے ہیں۔ نیز صکوک میں حاملین صکوک کے منافع کا انحصار ان اثاثہ جات سے حاصل ہونے والی آمدن پر ہوتا ہے جن کی صکوک نمائندگی کرتے ہیں لیکن بانڈز میں منافع طے شدہ ہوتا ہے خواہ جاری کنندہ کو نفع ہو یا نقصان۔ اسی طرح شیسرز اور صکوک میں بھی فرق ہے، وہ یہ کہ صکوک مخصوص مدت مثلاً تین یا پانچ سال کیلئے جاری کئے جاتے ہیں اور شیسرز غیر معینہ مدت کیلئے ہوتے ہیں۔

### صکوک کی ابتداء و ارتقاء

پاکستان کی اسلامی نظریاتی کونسل نے 1980ء میں اپنی مشہور زمانہ بلا سود بنکاری رپورٹ میں مخصوص مدت کے لئے سرمایہ اکٹھا کرنے کے لئے نفع و نقصان میں شراکت کے اصول کی اساس پر ایسی مالیاتی دستاویزات تیار کرنے کی تجویز پیش کی تھی جو ڈی پیچر ز کی جگہ لے سکیں۔ اس رپورٹ میں ان کا نام بھی تجویز کر دیا گیا تھا ” حصہ داری کے میعادی سرٹیفیکیٹ ” (Participation Term Certificate) مختصر اپی، الی، ہی کہا جاتا ہے۔ 1984ء میں کونسل کی اس تجویز کے مطابق حصہ داری کے میعادی سرٹیفیکیٹ متعارف بھی کرائے دیئے گئے۔ اگرچہ بعض وجوہ کے باعث یہ سرٹیفیکیٹ زیادہ عرصہ رانج نہ رہ سکے اور ان کی جگہ ٹرم فناں سرٹیفیکیٹ نے لے لی لیکن ہم انہیں صکوک کے اجراء کی اولین کوشش سے تعبیر کر سکتے ہیں کیونکہ جدید صکوک کا تصور انہیں بنا دیا گیا ہے جن پر اپی، الی، ہی ملتی تھے۔

تاہم باقاعدہ صکوک نام کی مالیاتی دستاویز کا اجراء 2002ء میں ملاٹشیاء سے ہوا تھا۔ بعد ازاں 2003ء میں اسلامی ترقیاتی بینک جدہ نے صکوک جاری کئے۔ اس کے بعد تو ان کے اجراء کے عمل میں کافی سرگرمی دیکھی گئی تا آنکہ 2008ء میں مولا ناقی عثمانی نے AAOIFI کی مجلس شرعی کے صدر کی حیثیت سے مشرق و سطی اور ملائیشیا میں اربوں روپے کے جاری کئے گئے صکوک کی اکثریت کو غیر شرعی قرار دیا تو ان کے اجراء کے عمل میں قدرتے کمی آئی تاہم یہ سلسلہ رکا

نہیں بلکہ تاہنوز جاری ہے۔ 2009ء میں پاکستان میں ارب سے زائد مالیت کے صکوک جاری کئے گئے ہیں۔ اسی طرح انڈونیشیا کی حکومت نے بھی اپنے بجٹ خارے کو پورا کرنے اور فنڈ کے حصوں کی خاطر صکوک کا اجراء کیا ہے۔ کہتے ہیں اب تک دنیا کا سب سے بڑا صکوک متحدہ عرب امارات کی پر اپنی ڈیویلپمنٹ نیل نے جاری کیا ہے جس کی مالیت ساڑھے تین ارب ڈالر ہے۔

عالیٰ مالیاتی فنڈ (M F I) کی ایک رپورٹ کے مطابق اسلامی مالیاتی مصنوعات میں سب سے زیادہ مقبولیت صکوک کو حاصل ہے۔ صکوک کی مقبولیت کو مدد نظر رکھتے ہوئے متعدد غیر مسلم ممالک بھی اس کے اجراء کے پروگرام پر غور کر رہے ہیں بلکہ گذشتہ سال کے آخر میں امریکی کار پوریشن جزل الیکٹرک صکوک جاری کرنے والی پہلی غیر مسلم کمپنی بن چکی ہے اور کمپنی کا کہنا ہے کہ وہ مشرق وسطیٰ اور ایشیا میں متمول افراد کو متوجہ کرنے کے لئے مزید صکوک جاری کرنے کا ارادہ رکھتی ہے۔

### صکوک کی فتمیں

صکوک کی کئی اقسام ہیں سب سے اہم یہ ہیں۔

1. مشارکہ صکوک: ان سے مراد وہ تسلکات ہیں جو ان منصوبوں یا سرگرمیوں کی نمائندگی کرتے ہیں جن کو شراکت کی بنیاد پر چلا جاتا ہے۔ مثلاً ایک کمپنی کے پاس بہت بڑا منصوبہ ہے جس کی تیکلیں کے لئے خطیر رقم درکار ہے، فرض کیجئے دس ارب روپے کی ضرورت ہے جو تھا کمپنی یا چند افراد کے فرائیں کر سکتے، اب کمپنی دس ارب کے سور و پے کی مالیت کے سرٹیکٹ بنا کر جاری کر دیتی ہے جنہیں مشارکہ صکوک کا نام دیا جاتا ہے اور جو لوگ یہ سرٹیکٹ خریدتے ہیں وہ اس منصوبے میں حصے دار کھلاتے ہیں۔ گویا مذکورہ منصوبہ اب تھا کمپنی کی ملکیت نہیں رہا بلکہ متعدد لوگوں کی ملکیت بن گیا ہے اور اس سے جو منافع یا آمدن ہوگی وہ طے شدہ فارمولے کے مطابق سب صکوک ہو لد رہیں ان کے حصص کے حساب سے تقسیم ہوں۔

- گی اور اگر نقصان ہوا تو اس میں بھی سب اپنے اپنے حصے کے مطابق شریک ہوں گے۔ جب صکوک کی مدت پوری ہو گی تو کمپنی ان کو خرید کر دوبارہ تنہا مالک بن جائے گی۔
2. مضاربہ صکوک: یہ وہ تمکات ہیں جو یہ ظاہر کرتے ہیں کہ ان کے حامل نے اتنی رقم مضاربہ کی بنیاد پر روپی ہوئی ہے۔ یہ صکوک یا تودہ کمپنیاں جاری کرتی ہیں جو مضاربہ کی بنیاد پر سرمایہ حاصل کرنا چاہتی ہیں، یا پھر ان کا اجراء ان مالیاتی اداروں کی جانب سے ہوتا ہے جنہوں نے مضاربہ پر رقم دے رکھی ہو۔ مثلاً ایک بینک نے پچاس ملین روپے کی پارٹی کو تین سال کے لئے مضاربہ پر دیے ہوئے ہیں اور اب وہ چاہتا ہے کہ یہ رقم اسے واپس مل جائے تاکہ اس سے دیگر ضرورتیں پوری کی جاسکیں تو وہ اس رقم کے مساوی مالیت کے سرٹیفیکیٹ یعنی مضاربہ صکوک بنا کر فروخت کر دے گا۔ جو لوگ یہ سرٹیفیکیٹ خریدیں گے وہ اس مضاربہ سے حاصل ہونے والے منافع میں حصہ دار ہوں گے۔ جب مدت ختم ہو گی تو بینک وہ صکوک دوبارہ خرید لے گا۔
3. اجارہ صکوک: یہ صکوک کی اہم ترین قسم ہے، اس کا اطلاق ان تمکات پر ہوتا ہے جو کرایہ پر دیئے گئے اثاثوں اور ان کی منفعت (Usufruct) میں مناسب حصہ کی ملکیت کی نمائندگی کرتے ہیں اور ان اثاثوں سے جو کرایہ حاصل ہوتا ہے صکوک ہولڈرز اپنے حصص کے تناوب سے اس میں شریک ہوتے ہیں۔ مشارکہ اور اجارہ صکوک میں یہ فرق ہے کہ اول الذکر میں شرکت سے حاصل منافع قسمیں ہوتا ہے اور اخیر الذکر میں اثاثہ سے ملنے والا کرایہ تقسیم کیا جاتا ہے۔
- اجارہ صکوک بھی تو اثاثے یا منفعت کا مالک براہ راست خود صکوک جاری کرتا ہے اور کبھی مالیاتی ایجنت کے ذریعے یہ کام کرتا ہے۔ یہ مالیاتی ایجنت ایک ادارہ ہوتا ہے جو خاص اسی مقصد کے لئے ہی قائم کیا جاتا ہے اس لئے اسے پیش پرپزو ہیکل (S P V) کا نام دیا جاتا ہے۔ مثلاً حکومت کو سرمائے کی ضرورت ہے اور اس کے پاس ایک بلڈنگ ہے جس کی قیمت ایک

سولین ہے۔ چنانچہ ایں، پی، وی حکومت کے ایجنت کی حیثیت سے اس بلڈنگ کو پانچ سال کیلئے کرایہ پر دے کر اس کی کل قیمت سولین کے سور و پے کے ایک لاکھ روپیہ میں جنمیں اجارہ صلوک کہا جاتا ہے سرمایہ کاری کرنے والے لوگوں میں فروخت کر دیتی ہے یوں حکومت کو پانچ سال کیلئے ایک سولین کی رقم حاصل ہو جاتی ہے اور اس بلڈنگ سے حاصل ہونے والا کرایہ صلوک ہولدرز کے حصہ کے تناسب سے ان میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ جب اجارہ کی پانچ سالہ مدت پوری ہو جائے گی تو ان صلوک کی ادائیگی کے ذریعے ملکیت دوبارہ حکومت کوں جائے گی۔

اس کی دوسری مثال یہ ہے کہ ایک بینک نے پچاس ملین کے اٹاٹے مقررہ مدت کیلئے کرایہ پر دے رکھے ہیں اور اب وہ چاہتا ہے کہ ان اٹاٹوں کی خریداری پر خرچ ہونے والی رقم اسے حاصل ہو جائے تو وہ ان اٹاٹوں کی بنیاد پر مخصوص مدت کیلئے اتنی مالیت کے صلوک جاری کر کے مارکیٹ میں فروخت کر دیتا ہے، یوں بینک نے پچاس ملین کی رقم واپس مل جاتی ہے۔ چونکہ صلوک خریدنے کی وجہ سے صلوک ہولدرز اپنے حصہ کے تناسب سے ان اٹاٹوں کے مالک بن جاتے ہیں اس لئے ان اٹاٹوں سے جو کرایہ حاصل ہو گا وہ اس میں اپنی ملکیت کے بقدر شریک ہوں گے۔ جب اٹاٹوں کے اجارہ کی مدت مکمل ہو جائے گی بینک ان صلوک کی ادائیگی کر کے دوبارہ مکمل مالک بن جائے گا۔

چونکہ یہ صلوک حصہ داری کے سرتیقیت ہوتے ہیں اور ان کی بیع در حقیقت اس حصے کی بیع ہے جو ان کی پشت پر ہوتا ہے اس لئے اگر کوئی صلوک ہولدرز ان کو مقررہ مدت سے قبل کسی تیرے فریق کے ہاتھ فروخت کرنا چاہے تو وہ فروخت بھی کر سکتا ہے۔

### صلوک کے احکام

صلوک کے اجراء میں کن اصولوں کی پابندی لازم ہے یہ سمجھنے کیلئے ان کی فقہی حیثیت کا تعین ضروری ہے تاکہ اس کو مذکور رکھ کر ہی احکام ذکر کئے جائیں۔ ہم نے اوپر جو تفصیل بیان کی ہیں وہ یہ ثابت کرنے کے لئے کافی ہے کہ صلوک ہولدرز کا باہمی تعلق شرکت داری پرمنی ہوتا ہے، اس

لئے کہ جب تک شرکت داری کا تعلق قائم نہیں ہو گا نہ تو ان صکوک پر منافع لینا جائز ہو گا اور نہ ہی ان کے اوپر لگھی ہوئی قیمت (Face Value) سے کم یا زائد پر ان کی خرید و فروخت صحیح ہو گی کیونکہ اس صورت میں یہ قرض کی دستاویز ہوں گے جن پر کسی قسم کا منافع یا ان کا کمی بیشی کے ساتھ تبادلہ سود ہے جس سے ان کے اجراء کا مقصد فوت ہو جائے گا۔

جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ صکوک کے جاری کنندہ اور حاملین کا باہمی تعلق محدود مدت کی شرکت داری کے تصور پر استوار ہوتا ہے تو پھر ان کو شرکت داری احکام کے تناظر میں ہی دیکھنا چاہیے۔ اسلامی نفہ میں شرکت کے احکام بڑی وضاحت سے بیان ہوئے ہیں یہاں ان کی تفصیل بے محل ہو گی تا ہم درج ذیل امور ضرور نگاہ میں رہنے چاہئیں۔

✿ شرکت کا بنیادی اصول یہ ہے کہ نفع و نقصان میں تمام فریق شریک ہوں گے، چنانچہ ایسی شرکت جائز نہیں جس میں کوئی فریق منافع میں تو حصہ دار ہو مگر اپنے حصے کے نقصان کی ذمہ داری قبول نہ کرے۔ چونکہ صکوک ہولڈرز ان اثاثوں میں حصہ دار ہوتے ہیں اس لئے انہیں اپنے حصص کے تناوب سے نقصان بھی برداشت کرنا چاہیے۔

✿ ایسی شرکت جائز نہیں جس میں کسی فریق پر یہ لازم ہو کہ وہ دوسرے فریق کو اصل زرکی نسبت سے طے شدہ منافع ادا کرے گا۔ مثلاً یہ کہا گیا ہو کہ ان صکوک پر بہر صورت بارہ فیصد منافع دیا جائے گا، یہ سود کی تعریف میں داخل ہونے کی وجہ سے ناجائز ہو گا۔ البتہ شرکت کے آغاز میں یہ طے کیا جانا ضروری ہے کہ حاصل منافع شرکاء کے مابین کس نسبت سے تقسیم ہو گا۔ لہذا ایسے صکوک جائز نہیں جن میں حاملین صکوک کی طرف سے لگائے گئے سرمائے (Invested Money) کی فیصد نسبت کے حساب سے منافع طے کیا یا اس کا تأثر دیا گیا ہو۔

✿ شرکت کے اختتام پر تصفیہ ضروری ہوتا ہے جس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ شرکت سے متعلق تمام اثاثہ جات کو بیچ کر نقد میں تبدیل کر لیا جائے اور ان سے حاصل ہونے والی رقم سے

تصفیہ کے اخراجات اور واجب الادا قرض منہا کر کے باقی رقم تمام حصہ داروں میں ان کے حصص کے نسبت سے تقسیم کر دی جائے۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ شرکت سے متعلق اثاثہ جات سب حصہ داروں کی ملکیت ہوتے ہیں لہذا شرکت کی مدت ختم ہونے پر تمام شرکاء میں ان کے حصص کے بقدر تقسیم ضروری ہے۔ چنانچہ دنیا بھر کے اسلامی بیکوں اور مالیاتی اداروں کی شرعی رہنمائی کے لئے ترتیب دی گئی دستاویز ”المعاییر الشرعیة“ میں بڑے واضح الفاظ میں لکھا ہے:

”جب شرکت کی مدت ختم ہونے پر تصفیہ ہو تو وہ اس طرح مکمل ہو گا کہ تمام اثاثہ جات کو بازار میں بیچا جائے اور اس سے جو کچھ حاصل ہو وہ اس طرح استعمال میں لا یا جائے کہ پہلے تصفیہ کے اخراجات نکالے جائیں، پھر شرکت کے ٹوٹ اثاثوں میں سے مالی ادائیگیاں کی جائیں اور پھر بقیہ اثاثوں میں سے ہر شریک کو اس کے اصل سرمایہ کی مناسبت سے دیا جائے اور اگر اثاثے اصل سرمائے کی واپسی کے لئے ناکافی ہوں تو ہر ایک کو اس کے سرمائے کی نسبت سے حصہ رسیدی دے دیا جائے۔“<sup>①</sup>

اس سے پہلے یہ وضاحت بھی کی گئی ہے کہ شرکت کا کوئی فریق یہ وعدہ نہیں کر سکتا کہ وہ شرکت کے اثاثہ جات قیمت اسمیہ (Face Value) پر خرید لے گا۔<sup>②</sup>

کیونکہ اس کا مطلب ہو گا کہ ایک شریک کو یہ ضمانت فراہم کرو گئی ہے کہ اس کا رأس المال لازمی واپس کیا جائے گا اور یہ شرکت کے اصولوں کے خلاف ہے۔

اجارہ صکوک بھی چونکہ محدود مدت کی شرکت داری کے تصور پر جاری کئے جاتے ہیں اس لئے یہ ضروری ہے کہ جب صکوک کی مدت پوری ہو تو وہ اثاثہ فروخت کیا جائے اور اس سے وصول ہونے والی رقم حاملین صکوک میں ان کے حصص کے نسبت سے تقسیم کی جائے۔

① المعاییر الشرعیة ص 199 ، 200 .

② المعاییر الشرعیة ص 199 .

## مرجوہ صکوں کا مختصر جائزہ

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ اگر صکوں کو اس طرح ڈیزاں کیا جائے کہ اس سے کسی شرعی ضابطے کی خلاف ورزی نہ ہو تو یہ جائز طریقے سے سرمایہ حاصل کرنے کا ایک بہترین ذریعہ ثابت ہو سکتے ہیں لیکن جب ہم مذکورہ بالا اصول کی روشنی میں مرجوہ صکوں کا جائزہ لیتے ہیں تو ان میں درج ذیل خرابیاں نظر آتی ہیں۔

1. حاملین صکوں صرف منافع یا کرایہ وصول پاتے ہیں، نقصان میں حصے دار نہیں ہوتے جو کہ خلاف شریعت ہے۔

2. لگائے گئے سرمائے پر فیصد کے حساب سے طے شدہ منافع دیا جاتا ہے جو کہ سود کے زمرہ میں آتا ہے۔

3. مدت کے اختتام پر انشاہ جات کا تصفیہ نہیں کیا جاتا بلکہ جاری کنندہ اور پر لکھی ہوئی قیمت (Face Value) کے عوض دوبارہ خرید لیتا ہے۔ یہ شراکت کے تصور کے منافی ہے۔

## اسلام کا نظریہ زر اور کاغذی کرنی کی حقیقت

چونکہ لوگوں کے مابین لین دین کے تمام معاملات میں مرکز و محور زر ہی ہوتا ہے اس لئے ہر معاشری نظام میں زر اور اس کے متعلقات کو خاص اہمیت دی جاتی ہے۔ زر کی اس اہمیت کے پیش نظر علمائے اسلام نے بھی اپنی تحریری کاؤشوں میں اس موضوع کے تمام پہلوؤں پر سیر حاصل بحث کی ہے۔ اسلام کے قرون اولی میں قانونی زرسونے، چاندی کے سکوں (دنایر و دراہم) کی شکل میں ہوتا تھا مگر دور حاضر میں تمام ممالک کے مالیاتی نظام کی اساس کاغذی کرنی ہے سونے چاندی کے سکے پوری دنیا میں کہیں استعمال نہیں ہوتے۔ اسلامی نقطہ نظر سے زر کی حقیقت اور مروجہ کرنی نوٹوں کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ ذیل میں اس کی تفصیل ملاحظہ فرمائیں۔

### زر کی تعریف

زر کو عربی میں نَقْد کہتے ہیں۔

لغت کی مشہور کتاب الحجم الوسيط میں نقہ کا معنی یوں لکھا ہے۔

”النقد“ (فی الیع) حلال النساء و يقال : درهم نقد : جيد لا زيف فيه (ج) نقود . والعملة من الذهب أو الفضة و غيرهما مما يتعامل به

و - فن تمييز جيد الكلام من ردئه ، و صحيحه من فاسده‘

”خرید و فروخت میں نقہ کا معنی ہوتا ہے جو ادھار نہ ہو، عمدہ قسم کا درہم جس میں کھوٹ نہ ہو کو“ درہم نقد“ کہا جاتا ہے۔ اس کی جمع نقود آتی ہے۔ اور نقہ اس کرنی کو کہتے ہیں جس کے ذریعے لین دین ہوتا ہو خواہ سونے کی بنی ہو یا چاندی کی یا ان دونوں کے علاوہ کسی دوسری چیز سے۔ عمدہ اور ردی، صحیح اور فاسد کلام کے مابین امتیاز کرنے کے

فن کو بھی نقد کہتے ہیں۔“

فہی لڑپر میں نقد کا لفظ تین معانی کیلئے آتا ہے۔

1. سونے چاندی کی دھاتیں خواہ وہ ذلی کی شکل میں ہوں یا ذہلے ہوئے سکوں کی صورت میں۔ چنانچہ فقہاء کی عبارات میں سونے چاندی کیلئے النقد اللفظ بکثرت استعمال ہوا ہے۔

2. سونے چاندی کے سکوں کیلئے چاہے وہ عمده ہوں یا غیر عمده۔ سونے چاندی کے علاوہ کسی دوسری دھات سے بننے ہوئے سکوں کو فُلُوس کہتے ہیں۔ اس معنی کے مطابق فلوں نقر میں شامل نہیں۔

3. ہر وہ چیز جو بطور آلہ تبادلہ استعمال ہو چاہے وہ سونے کی ہو یا چاندی، چڑیے پتیل اور کاغذ وغیرہ کی بشرط کہ اس کو قبولیت عامہ حاصل ہو۔ عصر حاضر میں نقد کا لفظ اس تیرے معنی کیلئے ہی استعمال ہوتا ہے۔<sup>①</sup>

چنانچہ اقتصادی ماہرین نقد (زر) کی تعریف یوں بیان کرتے ہیں۔

إن للنقد ثلاثة خصائص متى توفرت فى مادة ما اعتبرت هذه المادة  
نقداً الأولى أن يكون وسيطاً للتبدل، الثانية أن يكون مقاييساً  
للقيم، الثالثة أن يكون مستودعاً للثروة‘

”زر کی تین خصوصیات ہیں جس مادہ میں بھی وہ پائی جائیں وہ زرشمار ہو گا۔

1. ذریعہ مبادله ہو۔

2. قیمتیں کا پیمانہ ہو۔

3. دولت محفوظ رکھنے کا ذریعہ ہو۔<sup>②</sup>

<sup>①</sup> الموسوعة الفقهية ٤/١٧٣ نقود.

<sup>②</sup> مجلة البحوث الإسلامية: عدد ١١ ص ٢٠٠.

## زرکی ضرورت و اہمیت

یہ دعویٰ کسی ثبوت کا محتاج نہیں کہ اس کائنات میں ہر شخص اپنے کھانے پینے اور لباس وغیرہ کی ضروریات کی تکمیل کے لئے خرید و فروخت کے معاملات کا محتاج ہے، کوئی اعلیٰ سے اعلیٰ شخص بھی اس سے بے نیاز ہو کر زندہ نہیں رہ سکتا۔ جب خرید و فروخت کے معاملات انسانی زندگی کا لازمی حصہ ہے تو پھر ایک ایسے آلہ مبادله کی ضرورت ہے جس کی مدد سے تمام اشیاء کی قیمتیں مقرر کی جاسکیں کیونکہ یہ نیصلہ کرنا بہر حال مشکل ہے کہ ایک شے کی کتنی مقدار دوسرا شے کی صحیح قیمت ہے۔ چونکہ ہر جنس کی مختلف اقسام ہوتی ہیں اس لئے کوئی جنس اس مقصد کے لئے موزوں نہیں ہو سکتی تھی بلکہ کسی مشترک کے معیار کی ضرورت تھی اور وہ مشترک کے معیار زر ہے جس کی بنیاد پر تمام اشیاء کی قیمتیں تعین کی جاتی ہیں۔ چنانچہ مشہور مالکی فقیہ علامہ ابن رشد رض (۵۹۵ھ.....۵۲۰) فرماتے ہیں:

‘أَنَّ الْعُدْلَ فِي الْمُعَامَلَاتِ إِنَّمَا هُوَ مَقَارِبَةُ التَّسَاوِيِّ وَلِذَلِكَ لَمْ  
عَسَرْ إِدْرَاكُ التَّسَاوِيِّ فِي الْأَشْيَاءِ الْمُخْتَلِفَةِ الْذُوَافَاتِ جَعْلُ الدِّينَارِ  
وَالدِّرْهَمِ لِتَقْوِيمِهَا أَعْنَى تَقْدِيرِهَا’

”معاملات میں عدل (برا برا کا نام ہے یا کم از کم) برابری کے قریب قریب رہنے کا اسی لئے جب مختلف اشیاء میں برابری کا ادراک مشکل ہوا تو درہم و دینار کو ان کی قیمت یعنی ان کی قدر جانچنے کا آلہ مقرر کر دیا گیا۔“<sup>①</sup>

بے شک اس موضوع پر بہت سے اہل علم نے خامہ فرسائی کی ہے لیکن ہمارے نزدیک اس پر سب سے جامع اور دل نشین بحث امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی تالیف احیاء العلوم میں لکھی ہے۔ چنانچہ وہ تخلیق زرکی حکمتوں پر روشنی ذاتی ہوئے فرماتے ہیں:

”اللہ تعالیٰ کی نعمتوں میں سے ایک نعمت درہم و دینار کی تخلیق بھی ہے اور ان دونوں ہی

<sup>①</sup> بدایۃ المحتهد ج 2، ص 107.

سے زندگی قائم ہے، اور یہ دونوں ایسے پھر ہیں جن کی اپنی کوئی افادیت نہیں ہے لیکن سب لوگ ان کے محتاج ہیں، وہ اس طرح کہ ہر شخص اپنی خوارک، بیاس اور دیگر ضروریات کے سلسلے میں بہت سی چیزوں کا محتاج ہوتا ہے، اور بسا اوقات اس کے پاس وہ چیز موجود نہیں ہوتی جس کی اسے ضرورت ہوتی ہے البتہ وہ چیز ہوتی ہے جس کی اسے ضرورت نہیں ہوتی مثلاً ایک شخص کے پاس زعفران ہے اور وہ سواری کا محتاج ہے اور ایک دوسرا شخص کے پاس اونٹ ہے جس کی اسے ضرورت نہیں البتہ اسے زعفران کی ضرورت ہے، لہذا دونوں کے درمیان تبادلہ ضروری ہے۔ اور معاوضہ کی مقدار کا اندازہ بھی ناگزیر ہے کیونکہ بعض اوقات اونٹ کا مالک زعفران کی ساری مقدار کے عوض بھی اپنا اونٹ دینے کے لئے تیار نہیں ہوتا، زعفران اور اونٹ کے درمیان کوئی مناسبت بھی نہیں ہے کہ یہ کہا جاسکے کہ وزن یا صورت میں اس کی مثل دے دیا جائے۔ یہی صورت اس شخص کو پیش آسکتی ہے جو کپڑوں کے بد لے گھر یا موزے کے بد لے غلام یا گدے کے عوض آٹا خریدتا کیونکہ ان اشیاء میں کوئی تناسب نہیں ہے۔ یہ معلوم نہیں ہے کہ اونٹ زعفران کی کتنی مقدار کے مساوی ہے تو اس طرح باہمی لین دین کے معاملات بہت زیادہ مشکل ہو جاتے۔ اس لئے یہ مختلف اشیاء اپنے درمیان کسی ایسے واسطہ کی محتاج ہیں جو ان کے ماہین منصفانہ فیصلہ کر سکے اور اس کے ذریعے ہر ایک کی قدر و منزالت معلوم کی جاسکے..... چنانچہ اللہ تعالیٰ نے تمام اموال کی قدر کی پیمائش کے لئے درہم و دینار کو حاکم اور درمیانی و واسطہ کی حیثیت سے پیدا کیا ہے<sup>①</sup>۔

آں بِاللَّهِ مَرِیدٌ فَرِمَاتَهُ ہیں:

لِحُكْمَةِ أُخْرَى وَهِيَ التَّوْسِلَ بِهِمَا إِلَى سَائِرِ الْأَشْيَاءِ لَأَنَّهُمَا عَزِيزَان

① احیاء علوم الدین : فصل فی الشکر، بیان تمییز ما یحبه اللہ تعالیٰ .

فی أنفسهما ولا غرض فی أعيانهما ونسبتهما إلی سائر الأحوال  
نسبة واحدة فمن ملكهما فكأنه ملك شيء لا كمن ملك ثواباً فإنه لم  
يملك إلا الثواب

”ان میں ایک اور حکمت بھی پہاڑ ہے وہ یہ کہ یہ دونوں باقی تمام اشیاء کے حصول کا  
ذریعہ ہیں کیونکہ یہ دونوں ذاتی طور پر پسند کئے جاتے ہیں تاہم ان کی ذاتی کوئی  
افادیت نہیں اور تمام اشیاء کے ساتھ ان کی ایک ہی نسبت ہے چنانچہ جو ان کا مالک  
ہے وہ گویا ہر چیز کا مالک ہے اس کے بخلاف جس کے پاس کپڑا ہے تو وہ صرف ایک  
کپڑے کا مالک ہے۔“

### زر کی قسمیں

زر کی مندرجہ ذیل دو قسمیں ہیں۔

1. حقیقی

2. اعتباری

حقیقی زر کا اطلاق سونے، چاندی پر ہوتا ہے۔ سونے چاندی کے علاوہ زر کی باقی تمام اقسام  
خواہ وہ کسی بھی شکل میں ہوں اعتباری زر کہلاتی ہیں۔ سونے چاندی کو حقیقی زراس لئے کہا جاتا ہے  
کہ ان کی قوت خرید فطری ہے اگر بحیثیت زران کاروان ختم بھی ہو جائے تو بھی باعتبار جنہیں ان  
کی ذاتی مالیت برقرار رہتی ہے۔ لیکن اگر اعتباری زر کی زری بحیثیت ختم ہو جائے تو سونے چاندی  
کی طرح اس کی افادیت باقی نہیں رہتی۔ سونے چاندی کے برتاؤں میں کھانے پینے کی ممانعت کا  
فلسفہ بھی یہی ہے کہ یہ زر ہیں۔

### زر اور کرنی میں فرق

کرنی کے مقابلے میں زر اپنے اندر وسیع مفہوم رکھتا ہے کیونکہ اس میں کرنی کے علاوہ

دوسری اشیاء بھی شامل ہیں جن کو معاشرے میں آلہ مبادلہ کے طور پر قبول کیا جاتا ہے۔ اس کے بر عکس کرنی کا اطلاق صرف کاغذی زرادر دھانی سکوں پر ہوتا ہے۔ اسی طرح کرنی کو ادا نہیں کیلئے قانونی طور پر قبول کرنا لازم ہوتا ہے جبکہ عام زر میں یہ پابندی نہیں ہوتی تاہم اس اعتبار سے دونوں ایک ہیں کہ زر کی طرح کرنی بھی آلہ مبادلہ کی حیثیت سے استعمال ہونے کے علاوہ اشیاء کی قیتوں کا تعین کرتی اور قابل ذخیرہ ہوتی ہے۔

### زر کی حقیقت

دور جدید کے لال بھکر میں معیشت دان بڑی ٹھوکریں کھانے کے بعد اس نتیج پر پہنچ رہے ہیں کہ زر کو جنس (Commodity) کا درجہ دینا خطرناک نتائج واژات کا حامل ہے الہاجب تک کرنی کو قابل تجارت اشیاء سے خارج کر کے آلہ مبادلہ ہونے تک محدود نہیں کیا جاتا تک تک معیشت کو صحیح راستے پر گامز کرنے کے لئے جاری کوششوں کے کامیاب اور شر آور ہونے کی توقع نہیں کی جاسکتی جبکہ پیغمبر اسلام ﷺ نے اس حقیقت کی شاندی ہی چودہ صدیاں قبل ہی فرمادی تھی جب آپ نے دینار کے بدالے دینار اور درهم کے بدالے درهم کے لین دین میں کمی بیشی کو سودقرار دے کر اس پر پابندی عائد کی تھی:

”عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ : الْدِينَارُ بِالدِّينَارِ لَا فَضْلَ بَيْنَهُمَا  
وَالدُّرْهَمُ بِالدُّرْهَمِ لَا فَضْلَ بَيْنَهُمَا“

”حضرت ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: دینار کے ساتھ دینار کے تبادلے میں اضافہ جائز نہیں اور اسی نہ ہی درهم کے ساتھ درهم کے تبادلے میں اضافہ درست ہے۔<sup>(۱)</sup>“

”أَنَّ عُثْمَانَ بْنَ عَفَّانَ قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ لَا تَبْيَغُوا الدِّينَارَ“

(۱) صحیح مسلم باب الصرف و بیع الذهب.

بِالدِّينَارِيْنَ وَلَا الدُّرْهَمَ بِالدُّرْهَمِيْنَ<sup>۱</sup>

”حضرت عثمان بن عفان رض کہتے ہیں کہ مجھے رسول اللہ ﷺ نے حکم دیا: کہ تم ایک دینا دو دینا اور ایک درہم دو درہم کے عوض فروخت نہ کرو۔“<sup>۲</sup>

ظاہر ہے جب کی بیشی منوع ہوگی تو پھر سمجھ بوجھ رکھنے والا کوئی شخص بھی خرید و فروخت کے تکلف میں نہیں پڑے کرے گا کیونکہ تجارت لفترخ کی چیز نہیں ہے۔ اس سے یہ حقیقت نصف انہار کی طرح روشن ہے کہ شریعت اسلامیہ میں زر کی تجارت کی قطعاً غنجائش نہیں ہے۔ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ زر کو آلہ تبادلہ کے علاوہ کسی اور مقصد کے لئے استعمال کرنے کو کفر ان نعمت اور ظلم سے تعبیر کرتے ہیں۔ چنانچہ وہ احیاء العلوم میں فرماتے ہیں:

”اور جو شخص درہم دینا پر سود لیتا ہے وہ نعمت کی ناقدری اور ظلم کرتا ہے کیونکہ ان دونوں کو دوسرا اشیاء کے حصول کی غرض سے پیدا کیا گیا ہے نہ کہ خود اپنے لئے۔ چنانچہ جو شخص ان میں تجارت کرتا ہے تو اس نے ان کو تخلیق کی حکمت کے خلاف مقصود بنالیا کیونکہ زر کو اس مقصد کے علاوہ کسی دوسرے کام کے لئے استعمال کرنا ظلم ہے۔“<sup>۳</sup>

اس بات پر سب معیشت دان متفق ہیں کہ معیشت کی بہتری کے لئے یہ ضروری ہے کہ غیر فعال سرمایہ (Dead Money) کم سے کم اور فعال سرمایہ (Actide Money) زیادہ سے زیادہ ہو، جبکہ زر کی تجارت کی وجہ سے سرمائے کی گردش کا عمل بری طرح متاثر ہوتا اور دولت چند ماہوں میں مقید ہو جاتی ہے جس کے معاشری شرح نمو (Economic Growth Rate) پر منفی اثرات پڑتے ہیں۔ چنانچہ امام غزالی زر کی خرید و فروخت کے مضرات بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

”تو جس کے پاس زر ہے اگر اس کے لئے یہ جائز ہو کہ وہ اسے زر کے عوض بچ دے

<sup>۱</sup> مؤطراً امام مالک باب بيع الذهب الفضة تبرا، صحيح مسلم باب الربا .

<sup>۲</sup> احیاء العلوم : فصل فی الشکر، بیان تمییز ما یحبه اللہ تعالیٰ .

اور اسی کو اپنا کاروبار بنالے تو زر اس کے پاس مقید ہو کر رہ جائے گا اور جمع شدہ خزانے کی مانند ہو جائے گا..... اور زر کو زر کے بد لے بینچے کا معنی یہی ہے کہ زر کو ذخیرہ کا مقصد تھرہ الیا جائے جو کہ ظلم ہے۔“

یہاں یہ بات بہر حال لحوظ خاطر و نی چاہیے کہ زر کی خرید و فروخت صرف اسی صورت میں منع ہے جب جس ایک ہو لیکن جب جس مختلف ہو جیسے دینار کا درہم کے ساتھ تبادلہ تو پھر یہ بلاشبہ جائز ہے جیسا کہ خود امام غزالی رضی اللہ عنہ نے بھی ذکر کیا ہے۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

”اگر تم یہ کہو کہ پھر ایک دینار کا درہم سے تبادلہ اور درہم کے بد لے اسی قسم کے درہم لینا کیوں جائز ہے؟ تو جان لیجئے! آله مبادلہ ہونے کے اعتبار سے ایک زر دوسرے زر سے مختلف ہے کیونکہ جو مقصد ایک سے حاصل ہوتا ہے وہ دوسرے سے حاصل نہیں ہوتا جیسے دینار کے درہم بنائے جائیں تو اس سے تھوڑی تھوڑی بہت سی ضرورتیں پوری ہو سکتی ہیں (یعنی ایک زر کی قوت خرید دوسرے کی قوت خرید سے مختلف ہے)۔ لہذا اس پر پابندی سے خلل واقع ہو گا یعنی دوسری اشیاء کے حصول کا آسان ذریعہ باقی نہیں رہے گا۔ اور درہم کا اسی قسم کے درہم سے تبادلہ اس لئے صحیح ہے کہ اس میں کسی عاقل کو لچکی نہیں ہوتی اور نہ ہی کوئی تاجر اس کام کو اختیار کرتا ہے کیونکہ یہ ایسے ہی ہے جیسے کوئی درہم زمین پر رکھ کر دوبارہ اٹھا لے۔ ہمیں عقولمندوں کے بارے یہ اندیشہ نہیں ہے کہ وہ اس میں اپنا وقت صرف کریں گے لہذا جس کام میں لوگ رغبت نہیں رکھتے ہم اس سے منع بھی نہیں کرتے۔“<sup>①</sup>

و مختلف کرنیوں کے باہم تبادلہ کی مزید تفصیل آگے آرہی ہے۔

کیا زرسونے، چاندی کا ہونا ضروری ہے؟

بلاشبہ اسلام کے ابتدائی ادوار میں مالیاتی لین دین سونے، چاندی کے سکوں کے ذریعے ہی

① ایضاً۔

ہوتا تھا اور سونے، چاندی کی زری صلاحیت بھی مسلمہ ہے لیکن شریعت نے زر کیلئے سونے، چاندی کے سکوں کی شرط نہیں لگائی بلکہ اس معاملے میں بڑی وسعت رکھی ہے۔ مشہور مؤرخ احمد بن حنفی بنا تھے اور اس خدمت سے ارادہ ترک کر دیا کہ اس طرح تو اونٹ ہی ختم ہو جائیں گے۔ چنانچہ بلاذری نے ان کا یقین قتل کیا ہے۔

’ہممت أَنْ أَجْعَلَ الدِّرَاهِمَ مِنْ جَلُودِ الْأَبْلِ فَقِيلَ لَهُ إِذَا الْاعِيرَ فَأَمْسِكَ‘  
”میں نے اونٹوں کے چجزوں سے درہم بنانے کا ارادہ کیا ہے۔ ان سے کہا گیا تب تو  
اونٹ ختم ہو جائیں گے اس پر انہوں نے اپنا ارادہ ترک کر دیا۔“<sup>①</sup>  
امام مالک رض فرماتے ہیں۔

’لَوْ أَنَّ النَّاسَ أَجَازُوا بَيْنَهُمْ الْجَلُودَ حَتَّىٰ تَكُونَ لَهَا سَكَةٌ وَعِيرٌ  
لَكُرْهَتِهَا أَنْ تَبَاعَ بِالْذَّهَبِ وَالْوَرْقِ نَظَرَةً‘  
”اگر لوگ اپنے درمیان چجزوں کے ذریعے خرید فروخت کو راجح کر دیں یہاں تک  
کہ وہ چڑیے ٹمن اور سکہ کی حیثیت اختیار کر جائے تو میں سونے چاندی کے بد لے ان  
چجزوں کو ادھار فروخت کرنا پسند نہیں کروں گا۔“<sup>②</sup>  
یعنی اگر چڑیا بحیثیت زر راجح ہو جائے تو اس پر بھی وہی احکام جاری ہوں گے جو درہم و دینار  
پر ہوتے ہیں۔

علامہ ابن نجیم رحمۃ اللہ علیہ خراسان کے امیر غطریف بن عطاء کندی کی طرف منسوب  
غطارفة نامی درہم جن میں ملاوٹ زیادہ اور چاندی کم ہوتی تھی کی بحث میں رقمراز ہیں۔  
”وَذَكَرَ الرَّوْلُوَالْجِيْحُ أَنَّ الرَّسَكَةَ تَحِبُّ فِي الْغَطَارِفَةِ إِذَا كَانَتْ مِائَتِينِ؛

① فتوح البلدان ج 3، ص 578.

② المدونة الكبرى۔ التأثير في صرف الفلوس.

لَأَنَّهَا الْيَوْمَ مِنْ دَرَاهِمِ النَّاسِ وَإِنْ لَمْ تَكُنْ مِنْ دَرَاهِمِ النَّاسِ فِي الرَّمَادِ الْأَوَّلِ وَإِنَّمَا يُعْتَبَرُ فِي كُلِّ رَمَادٍ عَادَةً أَهْلِ ذَلِكَ الزَّمَانِ،  
”ولو اجی نے ذکر کیا ہے کہ غطارفہ جب دسوہوں تو ان میں زکوہ واجب ہو گی کیونکہ  
اگرچہ پہلے زمانے میں یہ لوگوں کے درہم نہیں تھے مگر آج کل یہی ہیں۔ ہر دور میں اس  
زمانے کا رواج معتبر ہوتا ہے۔“<sup>①</sup>

اس سے یہ امر پایہ ثبوت کو پہنچ جاتا ہے کہ شرعی لحاظ سے زر کے انتخاب میں سونے چاندی کی  
پابندی نہیں ہے، قیتوں کو چانچنے کیلئے کسی بھی چیز کو معیار بنایا جاسکتا ہے بشرط کہ اسے معاشرہ میں  
قبولیت حاصل ہو۔

### زصرف حکومت جاری کر سکتی ہے

اگرچہ شریعت نے زر کے انتخاب میں کسی قسم کی پابندی نہیں لگائی تاہم زر جاری کرنے کا  
اختیار صرف حکومت کو دیا ہے کیونکہ مالیاتی لین دین کا مکمل نظام زر کی اساس پر ہی روایا  
دوال ہے اور اگر ہر کس و ناکس کو حسب مختار زر جاری کرنے کی اجازت دے دی جائے تو اس  
سے نہایت خطرناک اقتصادی اور معاشی حالات پیدا ہو جائیں گے۔ چنانچہ کویت کے فقیہی  
انسیکلو پیڈیا میں ہے۔

وَلَا يَحُوزُ لِغَيْرِ الْإِمَامِ ضَرْبُ النَّقُودِ لَا نَفْعَلُ فِي ذَلِكَ افْتِيَاتًا عَلَيْهِ  
وَيَحُقُّ لِإِلَمَامٍ تَعْزِيزٌ مِنْ افْتَاتٍ عَلَيْهِ فِيمَا هُوَ مِنْ حَقْوَفَةٍ ، وَسَوَاء  
كَانَ مَا ضَرَبَهُ مُخَالِفًا لِضَرْبِ السُّلْطَانِ أَوْ مُوَافِقًا لَهُ فِي الْوَزْنِ  
وَنَسْبَةِ الْغَشِّ وَفِي الْجُودَةِ حَتَّى لَوْ كَانَ مِنَ الْذَّهَبِ وَالْفَلَقِ  
الْخَالصِينِ ، قَالَ الْإِمامُ أَحْمَدُ فِي رِوَايَةِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ لَا يَصْلُحُ

① البحر الرائق شرح كنز الدقائق باب زکوہ المال.

ضرب الدرارم إلا في دار الضرب بإذن السلطان ، لأن الناس إن  
رخص لهم ركبا العظام'

"امام کے علاوہ کسی کو کرنی بناۓ کی اجازت نہیں کیونکہ یہ اس پر ظلم ہے۔ اور امام کو یہ حق پہنچتا ہے کہ جو شخص اس کا یقین سلب کرے وہ اسے سزادے خواہ اس کی بنا کی ہوئی کرنی خالص سونے چاندی کی ہی کیوں نہ ہو۔ امام احمد رضی کا قول ہے کہ درہم صرف حاکم وقت کی اجازت سے لکھاں میں ہی بنائے جاسکتے ہیں کیونکہ اگر لوگوں کو اس کی اجازت دے دی جائے تو وہ بڑے مصائب میں بٹلا ہو جائیں گے۔"  
امام نووی رضی فرماتے ہیں۔

'ويکره أيضا لغير الامام ضرب الدرارم والدنارير وإن كانت حالصة  
لانه من شأن الامام ولا انه لا يؤمن فيه لغشو الافساد'

"امام کے علاوہ کسی کو درہم اور دینار بناۓ کی اجازت نہیں چاہے وہ خالص ہی ہوں کیونکہ یہ امام کا حق ہے اور اس دوسرے کو اس لئے بھی اجازت نہیں کہ اس میں جعل سازی اور بگاڑ کا اندر یہ ہے۔"  
②

ثابت ہوا کہ اسلامی نقطہ نظر سے حکومت وقت کے علاوہ کسی کو کرنی جاری کرنے کا اختیار نہیں کیونکہ اس طرح جعلی کرنی وجود میں آسکتی ہے جو موجب فساد ہے۔

اس وقت پوری دنیا میں کرنی کے اجراء کا اختیار تو حکومتوں کے ہاتھ میں ہی ہے، البتہ زر سے زر کی تخلیق اور اس کے پھیلاؤ کا اختیار بینکوں کو بھی دیا گیا ہے بلکہ بینکاری نظام میں اس عمل کو بڑی اہمیت حاصل ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ قانون کے مطابق بینک اپنے پاس موجود سرمائے کی ایک خاص مقدار ہی قرض دے سکتا ہے اور جب کوئی شخص بینک سے بڑی مقدار میں قرضہ

① الموسوعة الفقهية: 14/178، 179.

② المجموع 6/11.

لیتا ہے تو بینک اس کو قرض لیا ہوا پورا سرما یہ نقد کی صورت میں قرض نہیں دیتا بلکہ اس کے کھاتہ میں اتنی رقم کا اضافہ کر دیتا ہے۔ یا اگر وہ بینک کا کھاتہ دار نہیں تو اس کا اکاؤنٹ کھول کر چیک بک جاری کر دیتا ہے تاکہ وہ حسب ضرورت چیک کے ذریعے ادا یگی کر سکے، چنانچہ اس طرح بینک کے ڈپازٹ میں مصنوعی اضافہ ہو جاتا ہے۔ مثلاً ایک شخص نے بینک سے دس کروڑ روپے قرض لینے کا معاهدہ کیا۔ اب بینک اس کو دس کروڑ روپے نقد دینے کی بجائے اس کے اکاؤنٹ میں اتنی رقم درج کر دے گا اس کا کھاتہ کھول کر چیک بک جاری کر دے گا۔ قرض لینے والے شخص کے کھاتہ میں یہ رقم درج ہونے یا اس کا کھاتہ کھلنے سے گویا بینک کے ڈپازٹ میں دس کروڑ کا اضافہ ہو گیا ہے۔ اب بینک یہی رقم اسی طریقے سے کسی اور کوئی قرض دے سکتا ہے جس کی وجہ سے بینک کے ڈپازٹ میں مزید اضافہ ہو جاتا ہے۔ اس طرح زر کا پھیلاوہ بڑھتا چلا جاتا ہے اور اس کے نتیجے میں زر کی فراہمی کا حجم بہت بڑا نظر آتا ہے۔ اس عمل کو زربینک یا کریڈٹ کی تخلیق کہتے ہیں۔ اس ضریبی عمل سے جہاں بے بنیاد اور حقیقی معیشت سے بے تعلق زر وجود میں آتا ہے جو معاشی استحکام کے لئے سخت نقصان دہ ثابت ہوتا ہے وہاں زر کی تخلیق کا عمل حکومتی کنٹرول سے نکل کر بینکوں کے ہاتھ میں چلا جاتا ہے جو کہ غلط ہے۔

### زر مستحکم قدر کا حامل ہونا چاہئے

اسلامی نظام معیشت کا مکمل ڈھانچہ عدل پر قائم ہے یہی وجہ ہے کہ شریعت نے ان معاملات کو منوع قرار دیا ہے جو عدل کے منافی ہیں، چونکہ تمام مالی معاملات درحقیقت زر ہی کے گرد گھومتے ہیں اور کسی مالی معاملے کے موقع اور وقت ادا یگی کے درمیان زر کی قوت خرید میں غیر معمولی کمی سے صاحب حق کا متأثر ہونا لیکنی ہے جو تقاضاعدل کے خلاف ہے اسی بنا پر بعض مسلم مفکرین افراط زر کو بخشن، تطفیف اور ملاوٹ میں شمار کرتے ہیں۔ چنانچہ اسلامی حکومت کے فرائض میں یہ بھی شامل ہے کہ وہ مناسب حد تک کرنی کی قدر کو مستحکم رکھے۔ چنانچہ "الموسوعۃ الفقهیہ" میں مرقوم ہے۔

”من المصا لع العامة للمسلمين التي يحب على الامام رعياتها المحافظة على استقرار أسعار النقود من الانخفاض ، لئلا يحصل بذلك غلاء الأقوات و السلع و يتشر الفقر و لتحصل الطمانية للناس بالتمتع بثبات قيم ما حصلوه من النقود بجهدهم و سعيهم و اكتسابهم ، لئلا تذهب هدرا و يقع الخلل و الفساد“

”مسلمانوں کے مفادات عامہ جن کا تحفظ امام کی ذمہ داری ہے ان میں سے ایک یہ ہے کہ وہ زر کی قیمتوں میں ثبات پیدا کرے تاکہ اس سے خوارک اور اشیاء کی قیمتوں نہ بڑھیں اور غربت میں اضافہ نہ ہو۔ اور لوگ اپنی محنت اور کوشش سے حاصل کئے گے زر سے فائدہ اٹھانے کے متعلق مطمئن ہوں تاکہ وہ زر ایگاں نہ جائے اور خلل اور فساد واقع نہ ہو۔“<sup>①</sup>

مشہور فقہیہ اور محدث امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

”والثمن هو المعيار الذي به يعرف تقويم الأموال فيجب أن يكون محدوداً مضبوطاً لا يرتفع ولا ينخفض إذ لو كان الثمن يرتفع وينخفض كالسلع لم يكن لنا ثمن نعتبر به المبيعات بل الجميع سلع و حاجة الناس إلى ثمن يعتبرون به المبيعات حاجة ضرورية عامة وذلك لا يمكن إلا بسعر تعرف به القيمة وذلك لا يكون إلا بشمن تقوم به الأشياء ويستمر على حالة واحدة ولا يقوم هو بغیره إذ يصير سلعة يرتفع وينخفض فتفسد معاملات الناس ويقع الخلف ويشتد الضرر“

”زر ہی وہ معیار ہے جس کے ذریعے اموال کی قیمتوں کی پہچان ہوتی ہے لہذا یہ

① الموسوعة الفقهية الكويتية 41/196، 197 مادة نقود.

ضروری ہے کہ یہ متعین اور کنٹرول میں ہو اس کی مالیت میں اتار چڑھاونہ ہو کیونکہ اگر سامان تجارت کی طرح زر میں بھی اتار چڑھاوہ تو ہمارے پاس اشیاء کی قیمت لگانے کیلئے کوئی ثمن (زر) نہیں رہے گا بلکہ سب سامان ہی ہو گا حالانکہ اشیاء کی قیمت لگانے کیلئے لوگ ثمن کے محتاج ہیں۔ اور یہ ایسے نرخ کے ذریعے ممکن ہے جس سے قیمت کی معرفت حاصل ہو اور یہ تب ہی ہو سکتا ہے جب اشیاء کی قیمت لگانے کیلئے ایک زر ہوا اور وہ ایک ہی حالت پر رہے۔ اور اس کی قیمت کا معیار کوئی دوسرا چیز نہ ہو کیونکہ اس صورت میں وہ خود سامان (Commodity) بن جائے گا۔ جس کی قیمت بڑھتی اور کم ہوتی رہتی ہے نتیجتاً لوگوں کے معاملات خراب ہو جائیں گے، اختلاف پیدا ہو گا اور شدید ضرر لاحق ہو گا۔<sup>①</sup>

یعنی کرنی ایسی ہونی چاہیے جس کی مالیت میں عام اشیاء کی طرح غیر معمولی کی واقع نہ ہو بلکہ معقول حد تک مستحکم قدر کی حامل ہوتا کہ لوگ ضرر کا شکار نہ ہوں۔

زر کی قدر میں استحکام کیسے لا جائے؟

اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ کاغذی کرنی کی قدر میں مسلسل کی کار بجان چلا آرہا ہے اور آج کل تو اس کی قدر بہت تیزی سے گرفتی ہے اس کے برعکس سونے چاندی کی قوت خرید خاصی مستحکم ہے بالخصوص سونے کی قوت خرید میں کوئی غیر معمولی تبدیلی واقع نہیں ہوئی، اگر کسی بحران یا سونے کے مقابلہ میں اشیاء و خدمات کی قلت کی بنا پر ایسا ہوا بھی تو کسی کا یہ سلسلہ مستقل جاری نہیں رہا، بلکہ اس کے اسباب دور ہونے کے بعد صورت اس کے برعکس ہو گئی۔ اگر عہد رسالت میں سونے کی قوت خرید کا اسکی موجودہ قوت خرید سے تقابل کیا جائے تو کوئی خاص فرق نظر نہیں آئے گا۔ بطور نمونہ دو مثالیں ملاحظہ ہوں۔

① اعلام الموقعين : 156 / 2.

﴿ قتل کی دیت سو اونٹ ہے اگر کسی کے پاس اونٹ نہ ہوں تو وہ ان کی قیمت ادا کر دے جو آپ ﷺ کے دور میں آٹھ سو دینار مقرر تھی۔ ﴾

﴿ كَانَتْ قِيمَةُ الدِّيَةِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ثَمَانَ مِائَةً دِينَارٍ،﴾  
”رسول اللہ ﷺ کے دور میں دیت کی قیمت آٹھ سو دینار تھی۔“<sup>①</sup>

اس کا مطلب ہے کہ عہد رسالت میں ایک اونٹ کی قیمت آٹھ دینار تھی۔ جدید تحقیق کے مطابق شرعی دینار کا وزن 4.25 گرام ہے۔<sup>②</sup>

اس طرح آپ ﷺ کے دور میں ایک اونٹ کی قیمت 34 گرام سونا بی، آج بھی اتنے سونے کے عوض ایک اونٹ خریدا جاسکتا ہے۔ اگرچہ حضرت عمر بن الخطاب نے اونٹ گراں ہونے پر دیت کی قیمت آٹھ سو سے بڑھا کر ہزار دینار کروی تھی مگر آج کل ایک سو اونٹ خریدنے کیلئے آٹھ سو دینار یعنی 3400 گرام سونا کافی ہے۔

﴿ حضرت عروہ بارقی علیہ السلام کہتے ہیں۔ ﴾

﴿ أَعْطَاهُ النَّبِيُّ ﷺ دِينَارًا يَشْتَرِي بِهِ أُصْحَيَّةً أَوْ شَاءَ فَأَسْتَرَى شَائِئِينَ فَبَاعَ إِحْدَاهُمَا بِدِينَارٍ فَاتَّاهُ بِشَاءٍ وَدِينَارٍ،﴾  
”نبی ﷺ نے ان کو ایک دینار دیا تاکہ وہ اس سے ایک قربانی یا ایک بکری خریدے۔ انہوں نے دو بکریاں خرید لیں پھر ان میں سے ایک کو ایک دینار میں بیچ دیا ایک بکری اور ایک دینار آپ ﷺ کے پاس لے آئے۔“<sup>③</sup>

یعنی عہد رسالت میں 4.25 گرام سونے کے عوض ایک بکری خریدی جاسکتی تھی، آج بھی

① سنن أبي داؤد باب الديمة كم هي.

② ويكتب: الموسوعة الفقهية: مادة دنانير.

③ سنن أبي داؤد باب في المضارب بخلافـ سنن ابن ماجه بباب الأمين يـ فـيـرـبـعـ . مـسـنـدـ اـحـمـدـ حـدـيـثـ عـرـوـةـ بـنـ أـبـيـ الـحـدـدـ .

سونے کی قوت خریدی ہی ہے۔

ان دو مثالوں سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ عہد رسالت سے لے کر اب تک سونے کی قدر میں غیر معمولی کمی نہیں ہوئی، اگر کسی دور میں ایسا ہوا بھی تو بعد میں معاملہ الٹ ہو گیا۔ البتہ اس عرصہ کے دوران سونے کی نسبت چاندی کی قوت خرید میں کافی کمی آئی ہے۔ عہد نبوی میں دس درهم تقریباً تین گرام چاندی سے ایک بکری خریدی جاسکتی تھی اس کی دلیل وہ روایت ہے جس میں اوٹوں کی زکوٰۃ کے ضمن میں یہ بیان ہوا ہے۔

مَنْ بَلَغَتْ عِنْدَهُ مِنَ الْإِيلِ صَدَقَةُ الْجَذَعَةِ، وَلَيَسْتُ عِنْدَهُ جَذَعَةٌ  
وَعِنْدَهُ حِقَّةٌ، فَإِنَّهَا تُقْبَلُ مِنْهُ الْحِقَّةُ وَيَجْعَلُ مَعَهَا شَاتِينَ إِنْ أُسْتَيْسِرَتَا  
لَهُ أَوْ عِشْرِينَ دِرْهَمًا

”جس کے اوٹوں کی زکوٰۃ میں جذع (چار سالہ اونٹ) فرض ہوا اور اس کے پاس جذع نہ ہو تو اس سے تین سالہ اونٹ قول کر لیا جائے گا اور وہ ساتھ دو بکریاں اگر آسانی سے میسر ہوں دے گایا نیک درہم“<sup>①</sup>،  
یعنی ایک بکری کے بدلتے دس درہم۔

لیکن آج کل اتنی چاندی میں ایک بکری نہیں خریدی جاسکتی۔ تاہم اس کی سے اس قسم کے تباہ کن معاشی حالات پیدا نہیں ہوتے رہے جن سے لوگ کاغذی کرنی کی وجہ سے دوچار ہیں۔ اس لئے ماہرین معیشت کی رائے میں کاغذی کرنی کی قدر میں ہوش ربانی اور اس کے نتیجے میں پیدا ہونے والے مہنگائی کے طوفانوں کا ایک ہی حل ہے کہ مالیاتی لین دین کی بنیاد سونے، چاندی کو بنایا جائے، چنانچہ آج کل پوری دنیا میں مختلف حلقوں کی جانب سے یہ مطالبہ کیا جا رہا ہے کہ دوبارہ سونے، چاندی کے سکوں کا نظام رانج کیا جائے۔

ابن مقریزی رضی اللہ عنہ کے نزدیک بھی نرخوں میں بے تحاشہ اضافے کا حل یہی ہے کہ از سنو

① صحیح البخاری کتاب الزکاة باب من بلغت عنده صدقة بنت مخاض و ليست عنده

”معیاری قاعدہ زر“ (Gold Specie Standard) کا اجراء کیا جائے۔ چنانچہ کویت کے فقہی انسائیکلو پیڈیا میں ان کی رائے یوں درج ہے۔

”نرخوں میں افراطی اور اس کے نتیجے میں پیدا ہونی والی مہنگائی کی موجودوں کا علاج صرف یہ ہے کہ سونے اور چاندی کے زر کے استعمال کی طرف لوٹا جائے۔“

ان کے دور میں افراط زر کا جو بحران پیدا ہوا تھا ان کی نظر میں اس کا ایک سبب سونے کی وجہ معدنی سکوں سے لین دین تھا جس سے قیمتیں بہت زیادہ بڑھ گئیں۔ چنانچہ وہ اس پرروشنی ڈالنے کے بعد فرماتے ہیں۔

”اگر اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو توفیق دے دیں جن کے سپرد اس نے اپنے بندوں کے امور کر رکھے ہیں یہاں تک کہ وہ لین دین کو سونے کی طرف لے جائیں اور سامان کی قیمتوں اور اجرتوں کے دینار اور درهم سے وابستہ کر دیں تو اس سے امت کا بھلا اور امور کی اصلاح ہوگی۔“<sup>①</sup>

جبکہ جدید ماہرین معیشت کے نزدیک حکومت کا حقیقی پیداوار کو نظر انداز کر کے نوٹ چھاپنا، اشیاء و خدمات کی طلب و رسید کے درمیان عدم توازن، اسراف و تبذیر، تاجروں میں ناجائز منافع خوری کا رجحان اور اشیاء کی پیداواری لاگت میں اضافہ وہ عوامل ہیں جو کرنی کی قدر میں عدم استحکام پیدا کرتے ہیں، ان مسائل کو حل کر کے کرنی کی قدر میں استحکام پیدا کیا جاسکتا ہے۔ ان حضرات کی رائے میں سونے، چاندی کے سکے شرعی تقاضائیں ہے۔

علاوه ازیں سونے، چاندی کے سکوں کی پابندی ریاست کیلئے غیر ضروری زحمت کا موجب بھی بن سکتی ہے، ممکن ہے ریاست کے پاس سکے بنانے کیلئے سونے چاندی کے وسیع ذخائر موجود نہ ہوں۔ البته جب افراط زر کا مسئلہ تین صورت اختیار کر جائے تو اس کا کوئی معقول حل ہونا چاہیے جیسا کہ علماء کی آراء گزر چکی ہیں۔

① الموسوعة الفقهية 41 / 48، 49 مادہ نقود۔

## کرنی کی تاریخ

سونے، چاندی کے بھیثت زر استعمال ہونے سے قبل دنیا میں ”زر بضاعتی“ یا ”اجناسی زر“ <sup>النقود السلمکلہ الشام رائج تھا۔ اس سٹم کے تحت ہر خطے کے لوگوں نے اپنے علاقے میں مقبول اور قیمتی شمار ہونے والی اشیاء کو زر کا درجہ دیا۔ بعض علاقوں میں چاول بعض میں چڑی اور بعض میں چائے زر کے طور پر استعمال ہوتی تھی۔ چنانچہ معروف سعودی عالم جمیں ڈاکٹر عبداللہ بن سلیمان منع لکھتے ہیں۔</sup>

”اس نظام میں یہ طے پایا کہ ایسی اشیاء کو زر بضاعتی قرار دیا جائے جن میں حسابی وحدت، قیمتیں کی یکسا نیت، بھیثت مال جمع کئے جانے کی استعداد اور قوت خرید موجود ہو۔ یہ اشیاء نوعیت کے اعتبار سے مختلف تھیں مثلاً ساحلی علاقہ جات میں موتویوں کو بطور شمن (زر) استعمال کیا گیا۔ سر د علاقوں میں پشم کو شمن تھرا یا گیا۔ جبکہ معتدل موسم کے حامل ممالک میں آباد لوگوں کی خوشحال زندگی اور آسودہ حالی کی بنا پر خوبصورت اشیاء (مثلاً قیمتی پتھروں کے ٹینی، عمدہ لباس، ہاتھی کے وانت، محچلیاں وغیرہ) کو کرنی قرار دیا گیا۔ چاپان کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ ہاں چاول کو بطور کرنی استعمال کیا گیا جبکہ وسط اشیاء میں چائے، وسطی افریقہ میں نمک کے ڈلوں اور شہابی یورپ میں پوستین کو کرنی قرار دیا گیا۔<sup>①</sup>

رومی بادشاہ جو پیس سیزر (دور حکومت 60 تا 44 ق م) کے متعلق کہا جاتا ہے کہ اس کی فوج کو تخواہ نمک کی شکل میں ملتی تھی۔ نمک کو لاطینی میں ”سیل“ کہتے ہیں اسی سے لفظ Salary نکلا ہے جس کا معنی ”تخواہ“ ہوتا ہے۔

چونکہ اشیاء ضائع ہونے کا خطرہ بھی ہوتا ہے اور ان کی ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقلی بھی

<sup>①</sup> کانڈی کرنی کی تاریخ۔ ارتقاء۔ شرعی بھیثت ص: 10۔

آسان نہیں ہوتی اس لئے یہ نظام مستقل جاری نہ رہ سکا۔ لوگوں نے اس کی جگہ سونے چاندی کا استعمال شروع کر دیا۔ ابتداء میں سونے چاندی کے وزن کا ہی اعتبار ہوتا تھا۔ سکوں کا رواج بعد میں شروع ہوا۔ سکے کب وجود میں آئے اس کے متعلق ثوثق سے کچھ کہنا مشکل ہے البتہ قرآن مجید سے یہ پتہ چلتا ہے کہ حضرت یوسف ﷺ کے دور میں دراهم موجود تھے کیونکہ ان کے بھائیوں نے انہیں دراهم کے عوض بیجا تھا۔

**﴿وَشَرَوْهُ بِشَمِّ بَخْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزَّاهِدِينَ﴾**

”انہوں نے اس کو انتہائی کم قیمت جو گنتی کے چند دراهم تھے کے عوض فروخت کر دیا۔“<sup>①</sup>

حضرت یوسف ﷺ کا دور 1910 تا 1800 قم ہے۔

کہتے ہیں سونے کا سکہ سب سے پہلے لیدیا کے بادشاہ کروس (دور حکومت 546 تا 560 قم) نے متعارف کرایا۔

### عہد نبوی کی کرنی

بعثت نبوی کے وقت عرب میں لین دین کا ذریعہ دراهم و دینار تھے لیکن گنتی کی بجائے وزن کا اعتبار کیا جاتا۔ یہاں یہ امر بھی قابل ذکر ہے کہ دراهم و دینار عرب کے مقامی سکے نہ تھے بلکہ ہمسایہ اقوام سے یہاں آتے تھے۔ دراهم ساسانی سکہ تھا جو عراق کے راستے عرب پہنچتا اور لوگ اس کی بنیاد پر باہم لین دین کرتے۔ نبی ﷺ نے بھی اس کو برقرار رکھا۔ یہ دراهم چونکہ مختلف وزن کے ہوتے تھے اس لئے جب فضاب زکوٰۃ کیلئے دراهم کا وزن مقرر کرنے کی نوبت آئی تو مسلمانوں نے ان میں سے متوسط کو معیار بنایا چنانچہ اسی کو شرعی دراهم سمجھا گیا۔ ایک قول کے مطابق یہ کام حضرت عمر بن الخطاب کے دور میں جبکہ دوسرے قول کے مطابق بنو امیہ کے دور میں ہوا۔ جو صورت بھی ہوتا ہم آخر کار جس شرعی دراهم پر اجماع ہوا وہ ہی ہے جو عبد الملک بن مروان کے دور

. ① یوسف: 20.

میں بنایا گیا۔ لیکن فقہاء اور موئرخین نے ثابت کیا ہے کہ یہ درہم اپنی اصلی حالت پر نہیں رہا تھا مختلف شہروں میں اس کے وزن اور معیار میں کافی تبدلی آتی رہی ہے۔ جدید تحقیق کی روشنی میں اس درہم کا وزن 2.975 گرام چاندی ہے۔<sup>①</sup>

اسی طرح دینار و میوں کی کرنی تھی جو براستہ شام یہاں آتی تھی۔ اس کو باقی رکھا تھا کہ خلفاء راشدین اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور میں بھی رومنی دینار کو ہی کرنی کی حیثیت حاصل رہی۔ جب مسند خلافت عبد الملک بن مروان کے پاس آئی تو انہوں نے زمانہ جاہلیت کے دینار کے مطابق ایک دینار جاری کیا جس کو شرعی دینار کہا جاتا ہے کیونکہ اس کا وزن اس دینار کے برابر تھا جس کو رسول اللہ ﷺ نے برقرار رکھا تھا۔<sup>②</sup>

معمولی اشیاء کے لیے دین میں سونے چاندی کے علاوہ دوسری دھاتوں یعنی تانبے وغیرہ سے بننے کے جنہیں فلوس کہا جاتا ہے، بھی استعمال ہوتے۔

حدیث میں دیوالیہ شخص کے متعلق المفسر کاظمی کا لفظ آتا ہے۔ شارح بخاری علامہ حافظ ابن حجر عسقلانی میں ناہز تالیف فتح الباری میں فرماتے ہیں۔

”شرعی معنوں میں مفلس وہ شخص ہے جس کے قرضے اس کے پاس موجود مال سے زیادہ ہو جائیں اسے مفلس اس لئے کہا جاتا ہے کہ پہلے درہم و دینار کا مالک تھا لیکن اب فلوس پر آگیا ہے۔ یہ اس بات کی طرف اشارہ ہوتا ہے کہ یہ شخص صرف معمولی مال (فلوس) کا مالک رہ گیا ہے۔

یا ایسے شخص کو مفلس اس بنا پر کہا جاتا ہے کہ اس کو فلوس جیسی معمولی چیز میں ہی تصرف کا حق ہوتا ہے کیونکہ وہ فلوس کے ذریعے معمولی اشیاء کا لیں دین ہی کرتے تھے۔“<sup>③</sup>

① الموسوعة الفقهية 20/249.

② ايضاً: مادہ دنائر.

③ فتح الباری 5/79.

حضرت ابوذر ؓ کی اس روایت میں بھی فلوں کا تذکرہ موجود ہے۔

فَأَمْرَهَا أَنْ تَشْتَرِي بِهِ فُلُوسًا،<sup>①</sup>

”انہوں نے اپنی لوڈی سے کہا کہ اس کے بد لے ”فلوں“ خرید لو۔“<sup>②</sup>

سونے چاندی کے سکے وجود میں آنے کے بعد بھی بعض علاقوں میں مخصوص اشیاء زر کی حیثیت سے استعمال میں رہیں۔ مشہور سیاح ابن بطوطہ جب سوڈان گیا تو اس وقت وہاں نمک کے ساتھ ہی لین دین ہوتا تھا۔ چنانچہ وہ لکھتا ہے۔

”سوڈان میں نمک بطور پیسے کے چلتا ہے اور سونے چاندی کا کام دیتا ہے اس کے چھوٹے چھوٹے ٹکڑے کر لیتے ہیں اور ان کے ذریعے خرید و فروخت ہوتی۔“<sup>③</sup>

پھر مختلف اسباب کی بنا پر آہستہ آہستہ درہم دینار کا رواج ختم ہوتا چلا گیا اور ان کی جگہ کرنی نوٹوں نے لے لی۔ اب صورت حال یہ ہے کہ پوری دنیا میں کرنی نوٹوں کا ہی دور دورہ ہے کیونکہ یہ آسان ترین ذریعہ مبادلہ ہے۔

### نوٹ کب ایجاد ہوئے

کہا جاتا ہے اہل چین نے 650ء سے 800ء کے درمیان کاغذ کے ڈرافٹ بنانے شروع کئے تھے انہی ڈرافٹ نے آگے چل کر کرنی نوٹوں کی اشاعت کا تصور دیا۔ اسی لئے کاغذ کی طرح کرنی نوٹ بھی اہل چین کی ایجاد شمار ہوتے ہیں۔

کہتے ہیں سب سے پہلے کرنی نوٹ 910ء میں چین میں ایجاد ہوئے۔<sup>④</sup>

ابن بطوطہ جو 1324ء سے 1355ء کے درمیان چین کی سیاحت پر گیا تھا چین کے نوٹوں کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتا ہے۔

① مسنند احمد بن حنبل 5/156.

② سفر نامہ ابن بطوطہ حصہ دوم ص 270.

③ الاوراق النقدية في الاقتصاد الاسلامي قيمتها و احكامها : ص 115.

”اہل چین درہم یاد بینار کے ذریعہ سے خرید و فروخت نہیں کرتے بلکہ سونے اور چاندی کو پکھلا کر ان کے ڈالے بناتے رکھ جھوڑتے ہیں اور کاغذ کے گلڑوں کے ذریعہ سے خرید و فروخت کرتے ہیں یہ کاغذ کا گلڑا اکف دست (ایک بالشت) کے برابر ہوتا ہے اور بادشاہ کے مطبع میں اس پر مہر لگاتے ہیں ایسے پچیس کاغذوں کو بالشت کہتے ہیں ہمارے ملک میں یہ لفظ دینار کے معنی میں مستعمل ہوتا ہے۔ جب یہ کاغذ کثرت استعمال سے یا کسی اور طرح پھٹ جاتا ہے تو وہ دارالضرب میں لے جاتے ہیں اور اس کے عوض نیا لے آتے ہیں۔ یہ دارالضرب ایک بڑے درجہ کے امیر کی تحویل میں ہے۔ جب کوئی شخص بازار میں درہم یاد بینار لے کر خرید و فروخت کرنے جاتا ہے تو وہ درہم یاد بینار نہیں چلتے لیکن وہ درہم یاد بینار کے عوض یہ کاغذ لے سکتا ہے اور ان کے عوض جو چیز چاہے خرید سکتا ہے۔“

مشہور مؤرخ ابن مقریزی رض جب بغداد گئے تھے تو انہوں نے بھی وہاں چین کے نوٹوں کا مشاہدہ کیا تھا۔<sup>①</sup>

چین کے بعد چاپان دوسرا ملک ہے جہاں چودھویں صدی عیسوی میں کرنی نوٹ جاری ہوئے۔ یورپ میں پہلا باقاعدہ نوٹ 1661ء کو شاک ہام بینک آف سویڈن نے جاری کیا۔ انگلینڈ نے 1695ء میں کرنی نوٹ جاری کئے۔ ہندوستان میں پہلا نوٹ 5 جنوری 1825ء کو بنک آف گلکتہ نے جاری کیا جس کی مالیت دس روپے تھی۔ آزادی کے بعد پاکستان میں کرنی نوٹ کیم اکتوبر 1948 کو جاری کئے گے۔

ابتداء میں تو نوٹ کی پشت پر سو فیصد سونا ہوتا تھا لیکن بعد میں مختلف معاشی وجودوں کے باعث سونے کی مقدار سے زائد نوٹ جاری کئے جانے لگے اور مختلف ادوار میں یہ تناسب بتدریج کم ہوتا رہا یہاں تک کہ 1971ء سے نوٹ کا سونے سے تعلق بالکل ختم ہو چکا ہے۔

<sup>①</sup> الموسوعة الفقهية ٤١، 166/167 مادہ نقود۔

### کرنی نوٹ کی شرعی حیثیت

اب نوٹ کی شرعی حیثیت کیا ہے اس کے بارہ میں علماء کی مختلف آراء ہیں۔

1. پہلی رائے یہ ہے کہ نوٹ اصل میں اس بات کا دستاویزی ثبوت ہیں کہ حامل نوٹ نے اس نوٹ کے جاری کنندہ سے اتنا سونا یا چاندی وصول پانی ہے اس کے حق میں سب سے مضبوط دلیل یہ پیش کی جاتی ہے کہ نوٹ پر یہ الفاظ تحریر ہوتے ہیں۔

”حامل ہذا کو مطالبہ پر ادا کرے گا“

اس رائے کے مطابق نوٹوں کے ساتھ سونا چاندی خریدنا جائز نہیں کیونکہ نوٹ کے ساتھ خریداری کا مطلب حقیقت میں اس سونے یا چاندی کے ساتھ خریداری ہے جو اس نوٹ کی پشت پر ہے اور شرعی اعتبار سے سونے کی سونے یا چاندی کی سونے کے ساتھ بیع میں دونوں طرف سے موقع پر قبضہ شرط ہے جو یہاں مفہوم ہے کیونکہ خریدار نے سونے کے بد لے سونا نہیں دیا بلکہ اس کی رسید دی ہے۔ چنانچہ تفسیر اضواء البيان کے مصنف علامہ محمد امین شنقطی خلیل اللہ اپنی تفسیر میں رقم طراز ہیں۔

وَأَهَا سند بفضة وَأَنَّ الْمَيْعَ الفضة الَّتِي هِيَ سندُ بَهَا وَمِنْ

الْمَكْتُوبِ عَلَيْهَا فَهُمْ صَحَّةُ ذَلِكَ، وَعَلَيْهِ فَلَا يَحُوزُ بِعْهَا بِذَهَبٍ وَلَا

فَضْةً وَلَوْ يَدْأُبُ لِعَدْمِ الْمَنَاجَةِ بِسَبَبِ غَيْةِ الْفَضْةِ الْمَدْفُوعِ سَنَدَهَا

”یہ نوٹ چاندی کی رسید ہیں اور نیچی گئی چیز وہ چاندی ہے جس کی یہ رسید ہیں۔ جو ان

پرکھی عبارت پڑھے گا وہ اس رائے کا درست ہونا سمجھ جائے گا۔ اس رائے کے

مطابق نوٹوں کی سونے چاندی کے بد لے بیع چاہے نقد ہو جائز نہیں کیونکہ جس چاندی

کی رسید دی جاتی ہے وہ موجود نہ ہونے کی وجہ سے دونوں طرف سے موقع پر قبضہ کی

شرط نہیں پانی جاتی۔<sup>①</sup>

① اضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن ج 1، ص 207.

بس طرح اس نقطہ نظر کے مطابق نوٹوں کے بد لے سونا چاہدی خریدنا جائز نہیں اسی طرح نوٹوں کے ساتھ مشارک کے یا بع سلم درست نہیں کیونکہ اس نقطہ نظر کے مطابق نوٹ دین (Debt) کی رسید ہے جبکہ شرعی اعتبار سے شراکت اور سلم میں سرمایہ نقد ہونا ضروری ہے۔ علاوہ ازیں یہ رائے اختیار کر کے ایک ملک کی کرنی کا دوسرا ملک کی کرنی سے تبادلہ بھی نہیں ہو سکتا کیونکہ یہ سونے کے بد لے سونے کی ادھار اور کمی بیشی کا ساتھ بیج ہو گی جو شرعاً درست نہیں۔

مگر یہ موقف درست نہیں کیونکہ اب نوٹ قرض کی رسید نہیں رہا جیسا کہ قبل ازیں بیان ہوا ہے بلکہ اب یہ خود قانونی زربن چکا ہے اور ہم پیچھے بیان کر آئے ہیں کہ حکومت کوئی بھی چیز بطور زر اختیار کر سکتی ہے۔ اب نوٹ پر لکھی اس عبارت

”حامل ہذا کو مطالبہ پر ادا کرے گا“

کا مطلب صرف یہ ہے کہ حکومت اس کی ظاہری قیمت کی ذمہ دار ہے۔ جسٹس علامہ عمر بن عبدالعزیز المحتک رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

”نوٹ رسید نہ ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ اگر یہ گم یا تلف ہو جائے تو اس کا مالک جاری کنندہ سے مطالبه نہیں کر سکتا خواہ اس کے پاس ہزار گواہ ہو اور اگر یہ حقیقی رسید ہوتا تو اس کو ضروریہ اختیار ہوتا کیونکہ قرض مقرض کے ذمے ہوتا ہے رسید تلف ہونے سے ضائع نہیں ہوتا۔“<sup>①</sup>

2. بعض نامور علماء کے نزدیک نوٹ سامان یعنی جنس (Commodity) کے حکم میں ہیں مشہور مالکی فقیہ علیش مصری کی بھی یہی رائے ہے۔ علامہ محمد امین شنقبطی رحمۃ اللہ علیہ ہیں۔ ’وممن أفتى بأنها كعرض التجارة العالم المشهور علیش المصری صاحب النوازل، وشرح مختصر خليل، وتبعه في فتواه بذلك كثير من متأخری علماء المالکية‘

① الربا والمعاملات المصرفية في نظر الشريعة الاسلامية ص 321.

”جن حضرات نے ان کے سامان تجارت ہونے کا فتوی دیا ہے ان میں ”نوازل“ اور ”شرح مختصر خلیل“ کے مصنف مشہور عالم علیش مصری بھی شامل ہیں۔ بعد کے اکثر ماکلی علماء نے بھی ان کے فتوی کی پیروی کی ہے۔<sup>①</sup> اس کی دلیل یہ دی جاتی ہے کہ نوٹ قیمت بننے کی صلاحیت سے ماری ہے کیونکہ یہ نہ سونا ہے اور نہ چاندی یہ تو سامان کی مانند ہیں۔

اس نظریہ کے مطابق ایک نوٹ کا دو نوٹوں کے ساتھ تبادلہ درست ہے۔ اسی طرح اس نظریہ کے مطابق نوٹوں میں زکوٰۃ اسی صورت واجب ہوگی جب ان کو فروخت کر کے نفع کمانا مقصود ہو۔ یعنی نوٹ بذات کو دشمن کی بجائے سامان تجارت قرار پاسکتا ہے۔ اس نظریہ کی بنیاد پر کرنی نوٹوں سے مضاربہ بھی ناجائز ہوتا ہے کیونکہ مضاربہ میں سرمایہ نقد کی شکل میں ہونا ضروری ہے جبکہ اس نظریہ کے مطابق کاغذی نوٹ نقدی میں شامل نہیں بلکہ جنس (Commodity) ہے۔ مگر درج ذیل وجوہ کے باعث یہ فقط نظر بھی صحیح نہیں ہے۔

● شرعی لحاظ سے نقدی اور سامان میں فرق ہے۔ نقدی محض ذریعہ مبادلہ ہے اسے کسی ضرورت کو پورا کرنے کے لیے براہ راست استعمال نہیں کیا جاسکتا بلکہ اس سے صرف اشیاء ضروریات ہی خریدی جاسکتی ہیں اس کے بر عکس جنس کو براہ راست بھی استعمال کیا جاسکتا ہے۔

● سامان میں مختلف اوصاف ملحوظ رکھے جاتے ہیں جبکہ کرنی میں اوصاف کا خیال نہیں رکھا جاتا ایک سوکے پرانے نوٹ کی بھی وہی مالیت ہوتی ہے جو ایک سوکے نئے نوٹ کی ہوتی ہے۔

● سودی نظام کی بنیاد بھی یہی نظریہ ہے کہ نقدی بھی جنس کی مانند ہے جس طرح سامان کو اصل لागت سے زائد پر فروخت کیا جاسکتا ہے اسی طرح نقدی کو بھی اس کی اصل قیمت سے زائد پر فروخت کیا جاسکتا ہے یا جس طرح جائیداد کا کرایہ لیا جاسکتا ہے اسی طرح کرنی کا بھی

① اضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن ج 1، ص 207.

کرایہ لیا جاسکتا ہے۔ چونکہ کرنی کو جنس قرار دینے سے سود بھی جائز قرار پاتا ہے اس لئے عصر حاضر کے اہل علم اس نظریہ کی تائید نہیں کرتے۔

3. تیسرا رائے یہ ہے کہ نوث سونے، چاندی کا مقابلہ ہیں۔ اگر اس کے پیچھے سونا ہو تو سونے اور اگر چاندی ہو تو چاندی کا مقابلہ ہو گا جسمیں ڈاکٹر عبداللہ بن سلیمان منع لکھتے ہیں۔ ”اس نظریہ کے قائلین کی دلیل یہ ہے کہ قیمت کے اعتبار سے یہ نوث اپنی اس اصل کی طرح ہے جس کے یہ بدل ہیں یعنی سونا اور چاندی کیونکہ ان کا اصل چاندی یا سونا ان کی پشت پر ان کے زرضاخت کے طور پر موجود ہے اور مقاصد شرعیہ کا تعلق تو اصل اور حقائق سے ہے نہ کہ الفاظ اور ان کی بناوٹ سے۔“<sup>①</sup>

اس نقطہ نظر کے مطابق نوٹوں کے باہمی لین دین میں سود کے احکام بھی جاری ہو گے اور جب یہ دوسو درہم چاندی یا بیس دینار سونے کی قیمت کے مساوی ہوں تو سال کے بعد ان پر زکوہ بھی واجب ہو گی۔ اسی طرح ان کے ذریعے مضاربہ بھی درست ہو گا۔

لیکن یہ رائے بھی کمزور ہے کیونکہ اس کی بنیاد اس نظریہ پر ہے کہ نوث کی پشت پر سونا یا چاندی ہے حالانکہ امر واقع میں ایسا نہیں۔ چنانچہ جسمیں علامہ عبداللہ بن سلیمان منع اس کی تردید کرتے ہوئے قطعاً راز ہیں۔

”یہ نظریہ بھی حقیقت واقعہ کے مطابق نہ ہونے کی بنا پر قابل التفات نہیں کیونکہ اس کا دار و مدار کرنی نوٹوں کی اصل پر ہے اور اصل جیسا کہ ہم پہلے ہی واضح کرچکے ہیں کہ وہ تو کرنی نوٹوں کی پشت پر ہے نہیں۔ بلکہ اکثر ممالک کے نوث محض ساکھ کی بنا پر، زبانی ضمانتوں اور حکومتوں کے جاری کردہ ہونے کی بنا پر راجح اور قابل قبول ہیں ورنہ ان کے پیچھے نہ تو سونا ہے نہ چاندی۔ بلکہ کچھ ایسے ہیں جنہیں پر اپرٹی کی ضمانت حاصل ہے اور کچھ کو محض افتخار کی ضمانت۔ لہذا یہ نظریہ خلاف واقعہ ہونے کی بناء پر

<sup>①</sup> کاغذی کرنی کی تاریخ۔ ارتقاء۔ شرعی حیثیت ص: 60۔

بہت کمزور ہے۔<sup>①</sup>

4. نوٹ کی شرعی حیثیت کے متعلق چوتھی رائے یہ ہے کہ نوٹ دھاتی سکوں (فلوس) کی طرح اصطلاحی زر ہیں جیسا کہ مولانا احمد رضا خاں بریلوی نے لکھا ہے۔

”الرابع ما هو سلعة بالاصل و ثمن بالاصطلاح كالفلوس..... الى ان قال اذا علمت هذا فالنوط هو من القسم الرابع سلعة باصلة لأنه قرطاس و ثمن بالاصطلاح لأنه يعامل به معاملة الاثمان“

”مال کی چوتھی قسم وہ ہے جو اصل میں تو مال ہے لیکن اصطلاحی لحاظ سے زر ہے جیسے دھاتی سکے ہیں..... جب یہ معلوم ہو گیا تو سنو نوٹ کا تعلق چوتھی قسم سے ہے جو حقیقت میں سامان ہے کیونکہ یہ کاغذ ہے اور اصطلاحی طور پر زر ہے کیونکہ اس سے زر جیسا معاملہ کیا جاتا ہے۔<sup>②</sup>“

لیکن یہ رائے بھی قوی معلوم نہیں ہوتی کیونکہ اہل علم کے ہاں دھاتی سکوں میں زر کی بجائے سامان کا پہلو غالب ہے پہلو وجہ ہے کہ جمہور فقهاء نہ تو کمی بیشی کے ساتھ ان کا تبادلہ کمزورہ سمجھتے ہیں اور نہ ہی ان کو شراکت و مضاربہ میں رأس المال بنانے کی اجازت دیتے ہیں۔ نیز ان میں زکوٰۃ بھی اسی صورت واجب قرار دیتے ہیں جب ان کو فروخت کر کے نفع کمانا مقصود ہو۔ جیسا کہ ”الموسوعة الفقیریہ“ میں ہے:

”الأصح عند الشافعية والصحيح عند الحنابلة وهو قول الشخرين من الحنفية وقول عند المالكية: أنها ليست أثماناً ربوية وأنها كالعروض“

”امام ابوحنیفہ، امام ابو یوسف اور مالکی فقہاء کا قول، حنابلہ کا صحیح مسلک اور شافعیوں

① کاغذی کرنی کی تاریخ۔ ارتقاء۔ شرعی حیثیت ص: 61۔

② کفل الفقیر الفاہم فی أحكام قرطاس الدرامہ ص 33.

کا صحیح ترین نقطہ نظر یہی ہے کہ دھاتی سکوں میں ربانیہیں ہے بلکہ یہ سامان کی طرح ہیں۔<sup>①</sup>

ذهب جمہور الفقهاء۔ ابو حنیفة و ابو یوسف و المالکیۃ علی المشهور و الشافعیۃ و الحنابلۃ الی أن المضاربة لا تصح بالفلوس لأن المضاربة عقد غرر جوز للحاجة فاختص بما يروج غالباً و تسهل التجارة به و هو الأثمنَ

”امام ابو حنیفہ، ابو یوسف، مالکی (مشہور مسلک کے مطابق) شافعی اور حنبلی فقهاء کا خیال ہے کہ دھاتی سکوں کے ذریعے مضاربہ درست نہیں کیونکہ مضاربہ عقد غرر ہے جو ضرورت کی بنابر جائز قرار دیا گیا ہے چنانچہ یہ انہی چیزوں کے ساتھ خاص رہے گا جو اکثر مروج ہوں اور ان کے ساتھ تجارت آسان ہو۔ اور وہ نقدیاں ہیں۔<sup>②</sup> لیعنی دھاتی سکے ز نہیں۔

”ذهب الشافعیۃ و الحنابلۃ الی أن الفلوس كالعروض فلا تجب الزکاة فيها الا اذا عرضت للتجارة“

”شافعی اور حنبلی فقهاء کی رائے میں دھاتی سکے سامان کی طرح ہیں چنانچہ ان میں زکوٰۃ اسی وقت واجب ہوگی جب یہ تجارت کی غرض سے ہوں۔<sup>③</sup>“

ان فقهاء کے نقطہ نظر کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ کسی حدیث میں دھاتی سکوں کی زکوٰۃ کا تذکرہ نہیں ملتا حالانکہ عہد نبوی میں یہ موجود تھے جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے۔ اگر یہ زر ہوتے تو سونے چاندی کی طرح ان کی زکوٰۃ کا بھی ذکر ہوتا۔ حضرت ابوذر غفاری رض کی اس

① 205/32 : مادہ فلوس

② الموسوعة الفقهية الكويتية : مادہ مضاربة

③ الفضا 32/205 -

روایت کہ انہوں نے اپنی لوٹی سے کہا:

”اس کے فلوں خرید لو۔“

سے بھی یہ اشارہ لکھتا ہے کہ صحابہ کے ہاں دھاتی سکے سامان شمار ہوتے تھے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ فقہاء احناف کے نزدیک دھاتی سکے زر ہیں اسی لئے وہ ان میں زکوٰۃ بھی واجب قرار دیتے ہیں لیکن امام ابو حنیفہ اور امام ابو یوسف یعنی علیؑ کے نزدیک متعاقدین دھاتی سکوں کو معین کر کے ان کی زری حیثیت ختم کر سکتے ہیں اس صورت میں یہ سامان کے حکم میں ہوتے ہیں اور ان حضرات کے نزدیک کی بیشی کے ساتھ ان کا تبادلہ بھی صحیح ہوتا ہے۔

ان شواہد سے ثابت ہوتا ہے کہ فقہاء کی نظر میں دھاتی سکے (فلوس) یا تو زر ہی نہیں یا پھر ناقص زر ہیں اسی لئے وہ ان سے زر کا وصف ختم کرنے کی اجازت دیتے ہیں۔ جو صورت بھی ہو بہر حال کرنی نوٹوں کو ان پر قیاس نہیں کیا سکتا کیونکہ نہ تو دھاتی سکوں کی طرح ان میں سامان کا پہلو غالب ہے یہ تو محض کاغذ کے لکڑے ہیں ان کی جو حیثیت بھی ہے وہ ان کی پشت پر حکومتی ضمانت کی وجہ سے ہی ہے اور نہ ہی متعاقدین کو ان کی زری حیثیت کا عدم کرنے کا اختیار ہے کیونکہ یہ قانونی زر ہیں۔

5. اس سلسلہ میں پانچویں اور آخری رائے یہ ہے کہ نوٹ سونے چاندی کی طرح مستغل زر ہے کیونکہ نوٹوں میں زر کی تمام صفات پائی جاتیں ہیں۔ قیتوں کا پیانا اور قابل ذخیرہ بھی ہیں اور لوگ ان پر اعتقاد بھی کرتے ہیں شرعی اعتبار سے یہی زر کی حقیقت ہے جیسا کہ ہم شروع میں امام مالک رضی اللہ عنہ کا یہ قول نقل کر آئے ہیں۔

”اگر لوگ اپنے درمیان چیزوں کے ذریعے خرید فروخت کو راجح کر دیں یہاں تک کہ وہ چیزے شمن اور سکہ کی حیثیت اختیار کر جائے تو میں سونے چاندی کے بد لے ان چیزوں کو ادھار فروخت کرنا پسند نہیں کروں گا۔“

اس کا مطلب ہے کہ کسی بھی چیز کو خواہ وہ چیزا ہی کیوں نہ ہو بلکہ اس را اختیار کیا جا سکتا ہے اس

کی تائید شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رض کے ان الفاظ سے بھی ہوتی ہے۔

أَمَا الدِّرْهَمُ وَالدِّيْنَارُ فَمَا يَعْرُفُ لَهُ حَدٌ طَبِيعِيٌّ وَلَا شَرِعيٌّ بَلْ مَرْجِعُهُ إِلَى  
الْعَادَةِ وَالاَصْطِلَاحِ وَذَلِكَ لِأَنَّهُ فِي الْأَصْلِ لَا يَتَعَلَّقُ الْمَقْصُودُ بِهِ بَلْ  
الْغَرَضُ أَنْ يَكُونَ مَعِيَارًا لِمَا يَتَعَالَمُونَ بِهِ وَالدِّرَاهَمُ وَالدِّنَارِ لَا تَقْصِدُ  
لِنَفْسِهَا بَلْ هِيَ وَسِيلَةُ إِلَى التَّعَالَمِ بِهَا وَلَهُذَا كَانَتْ أَثْمَانًا بِخَلَافِ سَائِرِ  
الْأَمْوَالِ فَإِنَّ الْمَقْصُودَ الْإِنْتِفَاعَ بِهَا نَفْسَهَا فَلَهُذَا كَانَتْ مَقْدَرَةً بِالْأُمُورِ  
الْطَّبِيعِيَّةِ أَوِ الشَّرِيعِيَّةِ وَالْوَسِيلَةِ الْمُحْضَةِ الَّتِي لَا يَتَعَلَّقُ بَهَا عَرْضٌ لَا بِمَادِتِهِ  
وَلَا بِصُورَتِهِ يَحْصُلُ بِهَا الْمَقْصُودُ كَيْفَ مَا كَانَ‘

”اس کا خلاصہ یہ ہے کہ درہم و دینار کی کوئی ذاتی اور شرعی تعریف نہیں ہے بلکہ اس کا  
تعلق عرف اور اصطلاح سے ہے کیونکہ درہم و دینار بذات خود مقصود نہیں ہوتے بلکہ  
یہ باہمی لین دین کا ذریعہ ہیں اسی لئے یہ قیمت شمار ہوتے ہیں جو نکہ باقی اموال سے  
فاائدہ اٹھانا مقصود ہوتا ہے اس لئے ان کی یہ حیثیت نہیں ہے۔ وہ ذریعہ جس کے مادہ  
اور صورت سے کوئی عرض و استئنہ ہو وہ جیسا بھی اس سے مقصود حاصل ہو جاتا ہے۔“<sup>①</sup>

چونکہ دلائل کے لحاظ سے یہ نقطہ نظر قوی ہے اور اس پر کئے گئے اعتراضات بھی زیادہ وزنی  
نہیں اس لئے دور حاضر کے علماء کی اکثریت، بیشتر مفتیان کرام کے فتاویٰ اور اہم فقہی اداروں کی  
قراردادیں اسی کے حق میں ہیں۔

جیش علامہ عبد اللہ بن سلیمان منبع کی بھی یہی رائے ہے۔<sup>②</sup>

سعودی کبار علماء کی مجلس نے بھی اس کو ترجیح دی ہے۔<sup>③</sup>

<sup>①</sup> مجموع الفتاوی ج 19، ص 251-252.

<sup>②</sup> کاغذی کرنی کی تاریخ۔ ارقاء۔ شرعی حیثیت ص: 90۔

<sup>③</sup> المجلة البحوث الاسلامية ع 1، ص 221.

جسٹش علامہ عمر بن عبد العزیز المترک رضی اللہ عنہ بھی اسی قول کے حق میں ہیں۔ چنانچہ وہ مذکورہ بالا آراء اور ان کے دلائل کا تجویز یہ کرنے کے بعد لکھتے ہیں۔

”کاغذی زر کے متعلق علماء کی آراء اور ہر ایک کے نقطہ نظر کا تنقیدی جائزہ لینے سے ہمیں ان کا قول راجح معلوم ہوتا ہے جو یہ کہتے ہیں کہ نوٹ مستقل کرنی ہے اور سونے چاندی کی طرح ان میں بھی سود کے احکام جاری ہوتے ہیں۔ ربا، سود اور تلف کی صورت میں ضمان کے مسائل میں ان پر مکمل طور پر سونے چاندی کے احکام کا اطلاق ہوتا ہے۔<sup>①</sup>

دوسرے اقوال کی خرابیاں واضح کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

”دوسرے اقوال یا تو معاملات میں لوگوں کو مشکل میں ڈال دینگے یا لین دین کا دروازہ ہی بند کر دینگے حالانکہ اس کے بغیر چارہ نہیں یا پھر سود کا دروازہ چوپٹ کھول دینگے اور نقدین کی زکوٰۃ ضائع کرنے کے حیلوں کا دروازہ کھولے گے۔<sup>②</sup>

### کاغذی کرنی کا نصاب زکوٰۃ

کاغذی نوٹ کو مستقل کرنی قرار دینے سے یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ پھر اس پر زکوٰۃ کس حدیث سے عائد ہوگی؟

اس کا جواب یہ ہے کہ جب نوٹ سونے یا چاندی میں سے جس کے نصاب کی مالیت کم ہو کے برابر پہنچ جائیں تو ان پر زکوٰۃ واجب ہوگی کیونکہ اس طرح مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد پر زکوٰۃ واجب ہوگی جس سے فقراء و مساکین کو زیادہ فائدہ پہنچے گا۔ سونے کا نصاب ساڑھے سات اور چاندی کا ساڑھے باون تو لے ہے چونکہ سونے کے مقابلہ میں چاندی کے نصاب کی مالیت

① الربا والمعاملات المصرفية في نظر الشريعة الاسلامية ص 339.

② حوالہ مذکورہ۔

خاصی کم ہے اس لئے کرنی نوٹوں کی زکوٰۃ کیلئے چاندی کو معیار بنایا جائے گا، لہذا جب نوٹ سائز ہے باون تو لے چاندی کی قیمت کے مساوی ہوں تو ان پر زکوٰۃ واجب ہوگی۔

علاوه ازیں احتیاط اور تقویٰ کا تقاضا بھی یہ ہے کہ چاندی کو معیار بنایا جائے تاکہ کہیں اللہ کا حق ہمارے ذمے نہ رہ جائے، کیونکہ زکوٰۃ اہم ترین دینی فریضہ ہے جس کی ادائیگی ہر قسم کے شک و شبہ سے پاک ہونی چاہیے۔ فرمان نبوی ﷺ ہے:

‘ذَعْ مَا يَرِيُّكَ إِلَى مَا لَا يَرِيُّكَ’

”جو چیز تجھے شک میں ڈالے اس کو چھوڑ دے جو شک میں نہ ڈالے اس کو قبول کر لے۔“<sup>①</sup>

بعض حضرات کہتے ہیں کہ یہ تو پھر سونے، چاندی کی طرف ہی رجوع ہوا گویا سونا چاندی اصل ہیں اور کرنی ان کی نمائندہ۔ لیکن رقم الحروف کے خیال میں یہ مسئلہ کی غلط توجیہ ہے مشابہت کی بناء پر وحوب زکوٰۃ اور قوع ربا میں سونے، چاندی کو معیار بنانے سے یہ کہاں لازم آتا ہے کہ کاغذی کرنی سونے چاندی کی نمائندہ ہے۔

### مختلف کرنیوں کا باہمی تبادلہ

جب کاغذی کرنی بحیثیت زرسونے، چاندی کے سکوں دینار و درہم کے حکم میں ہے تو جس طرح دینار و درہم کا ایک دوسرے کے ساتھ تبادلہ صحیح ہے اسی طرح مختلف کرنیوں کا بھی باہم تبادلہ درست ہے۔

شریعت نے دینار کے عوض دینار اور درہم کے بدے درہم کے تبادلہ میں برابری اور دونوں طرف سے مجلس عقد میں ادائیگی کی لازمی شرط لگائی ہے لیکن جب دینار اور درہم کا باہم تبادلہ ہو تو پھر صرف دونوں جانب سے موقع پر ادائیگی ضروری قرار دی ہے تفاوت کو جائز رکھا ہے جیسا کہ

① سنن الترمذی: ابواب الزهد عن رسول اللہ ﷺ، رقم الحدیث 2708.

ذیل کی حدیث میں ہے۔

الْذَّهَبُ بِالذَّهَبِ وَالْفِضَّةُ بِالْفِضَّةِ وَالْبُرْ بِالْبُرِّ وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ  
وَالثَّمُرُ بِالثَّمُرِ وَالْمِلْحُ بِالْمِلْحِ مِثْلًا بِمِثْلٍ سَوَاءً بِسَوَاءٍ يَدَا بِيَدٍ فَإِذَا  
اخْتَلَفَتْ هَذِهِ الْأَصْنَافُ فَبَيْعُوا كَيْفَ شِئْتُمْ إِذَا كَانَ يَدَا بِيَدٍ،  
”سو نے کے بد لے۔ چاندی چاندی کے بد لے، گندم گندم کے بد لے، ہو تو  
کے بد لے، سمجھو سمجھو کے بد لے اور نمک نمک کے عوض مقدار میں مساوی ایک جیسے  
اور نقد بے نقد ہونے چاہیے۔ جب یہ قسمیں تبدیل ہو جائیں تو پھر جیسے چاہو تو پھو بشرطیکہ  
دونوں طرف سے نقد ہو۔“<sup>①</sup>

اس حدیث مبارک سے واضح طور پر یہ ثابت ہو رہا ہے کہ دینار اور درہم کا آپس میں کی بیشی  
کے ساتھ تبادلہ درست ہے کیونکہ یہ اپنی ذاتی قیمت کے لحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف ہیں  
جیسا کہ امام غزالی رضی اللہ عنہ کے حوالے سے پیچھے بیان ہو چکا ہے۔ جس طرح دینار اور درہم اپنی ذاتی  
قیمت کے اعتبار سے ایک دوسرے سے مختلف ہیں اور ان کا آپس میں کی بیشی کے ساتھ تبادلہ  
جاائز ہے اسی طرح ایک ملک کی کرنی دوسرے ملک کی کرنی سے مختلف ہے کیونکہ کرنی، قوت خرید  
کے ایک مخصوص معیار کا نام ہے اور ہر ملک کی کرنی اس ملک کے اقتصادی حالات کی وجہ سے اپنی  
ایک خاص قیمت رکھتی ہے۔ لہذا ایک ملک کی کرنی کا دوسرے ملک کی کرنی سے کمی بیشی کے  
ساتھ تبادلہ جائز ہے مگر شرط یہ ہے کہ دونوں جانب سے ادائیگی نقد ہو، جیسا کہ ”اجماع الفقیہ  
الاسلامی“ مکملہ مکملہ کی ایک قرارداد میں کہا گیا ہے:

”مختلف ممالک کی کاغذی کرنیاں، محل اجراء کے مختلف ہونے کی وجہ سے مختلف اجناس  
شمار ہوں گیں۔ یعنی سعودی کرنی ایک جنس ہے اور امریکی کرنی الگ جنس ہے ان کی

① صحیح مسلم باب الصرف و بیع الذهب

آپس میں خرید و فروخت مطلق درست ہوگی بشرطیکہ دونوں طرف سے نقد و نقد ہو۔<sup>①</sup> اس شرط کی وجہ یہ ہے کہ جب معاملہ نقد و نقد ہوگا تو لامحالہ بازار کے نزد پر ہی ہوگا، مثلاً ایک شخص روپے دے کر ڈالر لینا چاہتا ہے تو ظاہر ہے وہ ڈالر کے بدلتے اتنے روپے ہی دے گا جتنے اسے بازار کے لحاظ سے دینے چاہیے لیکن ادھار کی صورت میں کمی بیشی سے اس کے اندر سودی آلاتش شامل ہو جائے گی۔ وہ اس طرح کہ جو شخص آج پچاسی روپے دے کے یہ طے کرتا ہے کہ وہ ایک مہینہ بعد ایک ڈالر لے گا تو اس کے پاس یہ معلوم کرنے کا کوئی ذریعہ نہیں ہے کہ ایک مہینہ بعد ڈالر اور روپے کے درمیان یہی نسبت ہوگی۔ لہذا اس نے روپے اور ڈالر کے درمیان جو عینکی ایک نسبت معین کر لی ہے یہ سودی ذہنیت کی عکاسی کرتی ہے اس لئے یہاں جائز ہے۔

علاوه ازیں ادھار میں یہ قباحت بھی مضر ہے کہ اس سے سودی عناصر کو اپنام موم دھنہ جاری رکھنے کے لئے سازگار ماحول میسر آ سکتا ہے۔ وہ یوں مثلاً کسی شخص کو اسی روپے دیکر سو وصول کرنا سود ہے اب ایک شخص یہ چاہتا ہے کہ وہ اسی دیکر چھ ماہ بعد سو وصول کرے تو وہ یہ حیلہ کر سکتا ہے کہ ضرورت مند کو اسی روپے دینے کی بجائے چھ مہینے کے لیے ایک ڈالر سو روپے میں تقاضے۔ یوں ادھار کی اجازت کو سود حاصل کرنے کا ذریعہ بنالے۔ لہذا دو مختلف کرنیوں کے تباہ لے میں کسی جانب سے ادھار کی اجازت نہیں ہے۔ چونکہ دونوں جانب سے نقد ہونے کی صورت میں یہ خطرہ نہیں ہے اس لیے نقد ایک ڈالر جتنے کا چاہیں نہیں اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

جیش علامہ عمر بن عبد العزیز المترک رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

”نام، صفات اور جاری کنندہ کے اعتبار سے ان کی مختلف اجناس ہیں۔ سعودی ریال ایک جنس ہے، مصری پونڈ الگ جنس ہے، عربی دینار مختلف جنس ہے، شامی لیرا، لبنانی لیرا، امریکی ڈالر اور آسٹریلیوی ڈالر الگ الگ اجناس ہیں۔ جیسے گندم اور جو اگرچہ دونوں دانوں کی جنس سے تعلق رکھتے ہیں مگر ایک دوسرے سے علیحدہ جنس شمار ہوتے

① مجمع الفقه الاسلامی، قرارات المجلس ص: 97.

ہیں۔ ایسے ہی گندم اور جو کا آٹا ہے اگرچہ دونوں پر آٹے کا اطلاق ہوتا ہے لیکن یہ مختلف اجناس ہیں۔ اس بنا پر ایک جنس کی اپنی ہی جنس سے ادھار اور کی بیشی کے ساتھ نفع درست نہیں۔ البتہ دوسری جنس کے ساتھ کی بیشی کے ساتھ تبادلہ ہو سکتا ہے مگر ادھار یہاں بھی درست نہیں۔ اسی طرح ان کی سونے چاندی کے ساتھ نفع درست ہے مگر ادھار صحیح نہیں۔ یہی قول صحیح ہے ”ان شاء اللہ“ کیونکہ یہ مقاصد شریعت اور اس مصلحت کے موافق ہے جس کی وجہ سے سونے چاندی میں ربا حرام قرار دیا گیا ہے۔<sup>①</sup>

جس طرح و مختلف کرنیوں کا باہم اختلاف کے ساتھ لین دین درست ہے اسی طرح ایک کرنی میں واجب شدہ مالی حق کی ادا یا گلی بھی دوسری کرنی میں ہو سکتی ہے۔ مثلاً ایک شخص نے پاکستانی روپے میں کوئی معاملہ طے کیا ہے لیکن بوقت ادا وہ کسی وجہ سے پاکستانی روپے کی بجائے سعودی ریال یا امریکی ڈالر میں ادا یا گلی کرنا چاہے تو شرعاً اس میں کوئی مضائقہ نہیں ہے تاہم اس کے لئے یہ ضروری ہے کہ دونوں کرنیوں کے تبادلے کی اس شرح کو بنیاد بنا لیا جائے جو ادا یا گلی کے دن ہو اور مقروض وہ ریال یا ڈالر اسی مجلس میں صاحب حق کے سپرد کر دے۔ چنانچہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔

مَكْنُثُ أَيْبَعُ الْإِبْلَ بِالْبَقِيعِ فَأَيْبَعُ بِالدَّنَانِيرِ وَآخُذُ الدَّرَاهِمَ وَأَيْبَعُ  
بِالدَّرَاهِمَ وَآخُذُ الدَّنَانِيرَ آخُذُ هَذِهِ مِنْ هَذِهِ وَأُعْطِيَ هَذِهِ مِنْ هَذِهِ  
فَاتَّبَعَ رَسُولُ اللَّهِ وَهُوَ فِي بَيْتِ حَفْصَةَ فَقَلَّتْ يَا رَسُولَ اللَّهِ  
رُوَيْدَكَ أَسْأَلُكَ إِنِّي أَيْبَعُ الْإِبْلَ بِالْبَقِيعِ فَأَيْبَعُ بِالدَّنَانِيرِ وَآخُذُ الدَّرَاهِمَ  
وَأَيْبَعُ بِالدَّرَاهِمَ وَآخُذُ الدَّنَانِيرَ آخُذُ هَذِهِ مِنْ هَذِهِ وَأُعْطِيَ هَذِهِ مِنْ  
هَذِهِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ لَمَّا بَأْسَ أَنْ تَأْخُذَهَا بِسَعْرٍ يَوْمَهَا مَا

① الربا والمعاملات المصرفية في نظر الشريعة الإسلامية ص 339.

لَمْ تَفْتَرِقَا وَبِينَكُمَا شَيْءٌ۝

”میں بقیع جگہ پر اونٹ فروخت کرتا تھا تو کبھی دیناروں میں فروخت کرتا اور درہم وصول کرتا اور کبھی دراہم میں بیچتا لیکن دینار وصول پاتا یعنی دنا نیر کی بجائے دراہم اور دراہم کی بجائے دنا نیر لیتا تو میں رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اس وقت آپ حضرت حفصہ رضی اللہ عنہ کے گھر تھے میں نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ ذرا ٹھریے میں آپ سے ایک مسئلہ پوچھنا چاہتا ہوں۔ میں بقیع میں اونٹ بیچتا ہوں دینار کے ساتھ بیچ کر درہم اور درہم کے ساتھ بیچ کر دینار سے وصولی پاتا ہوں۔ آپ ﷺ نے فرمایا اس میں کوئی حرج نہیں بشرطیکہ اسی دن کے ریث کے مطابق ہو اور تمہارے درمیان اس طرح جدا نہ ہو کہ کوئی لین دین باقی ہو۔“<sup>①</sup>

### کرنی میں بیع سلم

معاصر معیشت میں مل آف ایکچینج کا ڈسکاؤنٹ سود پر منی ہونے کی وجہ سے ناجائز ہے۔ بعض اسلامی بینکوں نے اس کا حل یہ ڈھونڈا ہے کہ بینک ڈسکاؤنٹ کی بجائے بیع سلم کی بنیاد پر معاملہ کر لے۔ جس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ بینک ہنڈی میں درج ڈالر کی مالیت کے برابر قم حامل ہنڈی (Drawer) کو ڈالر کی پیشگی قیمت کے طور پر ادا کر دیتا ہے اور یہ طے پا جاتا ہے کہ اس نے اتنی مدت بعد اتنے ڈالر بینک کے حوالے کرنے ہیں۔ جب ہنڈی میکھر ہو جاتی ہے اور حامل ہنڈی اس شخص جس کے نام ہنڈی ہو (Drawee) سے ڈالر وصول پالیتا ہے تو وہ بینک کے حوالے کر دیتا ہے۔ ظاہر ہے بینک اپنا کمیشن منہما کر کے ہی اس کو رقم ادا کرے گا اور جب وصولی کے بعد ڈالر آگے فروخت کرے گا تو پھر کمیشن وصول کرے گا، اور یہی کمیشن بینک کا منافع ہوتا ہے۔

① سنن ابی داؤد باب فی اقتضاء الذهب من الورق .

چونکہ دو مختلف ممالک کی کرنسیوں کے تبادلے میں دونوں طرف سے موقع پر ادا یا لگی لازمی شرط ہے جیسا کہ قتل ازیں بیان ہو چکا ہے اور اس صورت میں ڈالر کی سپردگی موخر ہوتی ہے اس لئے یہ جائز نہیں۔ خود موجودہ اسلامی بینکاری کے شریعہ کار لرز بھی یہ کہتے ہیں کہ دو مختلف کرنسیوں کے تبادلہ میں دونوں طرف سے موقع پر قبضہ ضروری ہے۔ چنانچہ مروجه اسلامی بینکوں کی رہنمای دستاویز "المعاییر الشرعیہ" میں بڑے واضح الفاظ میں لکھا ہے:

و بناء عليه اشترط في تبادل العملات من الجنس نفسه التمايل بين البدلين والتقابل بين البدلين قبل تفرق العائلتين مع اختلاف الجنس فلا يأس من التفاوت ولكن لا بد من التقابل في المجلس،  
”اسی بنا پر ایک جنس کی کرنی کے تبادلہ میں یہ شرط ہے کہ دونوں جانب سے برابر برابر ہوا اور فریقین کے الگ ہونے سے قبل قبضہ ہو جائے۔ لیکن اگر جنس مختلف ہو تو پھر کی بیشی میں تو کوئی حرج نہیں البتہ دونوں طرف سے مجلس میں قبضہ ضروری ہے۔“<sup>①</sup>  
ملکی کرنی کا کمی بیشی کے ساتھ تبادلہ

چونکہ ایک ہی ملک کے کرنی نوٹ یہاں اوصاف کے حامل ہونے کی وجہ سے ایک ہی جنس شمار ہوتے ہیں اس لئے ان کا باہمی تبادلہ کمی بیشی کے ساتھ کسی صورت جائز نہیں ہے۔ لہذا عید کے موقع پر نئے نوٹوں کی خرید و فروخت جس میں نئے نوٹ دینے والا کم نوٹ دے کر اپنا معاوضہ رکھتا ہے شرعاً سودی لین دین ہے۔ اسی طرح سوروپے کا نوٹ دے کر پچانوے سکے یاروپے لینا بھی سود میں داخل ہے۔

مولانا احمد رضا خاں بریلوی چونکہ نوٹوں کو دھاتی سکوں پر قیاس کرتے ہیں اور امام ابوحنیفہ اور امام ابو یوسف رض کے زدیک متعاقدین دھاتی سکوں سے زر کا وصف ختم کر کے بحیثیت جنس

① المعاییر الشرعیہ ص: 10.

ایک سکے کے ساتھ دو سکوں کا تبادلہ کر سکتے ہیں جیسا کہ چیچے بیان ہوا ہے اس لئے مولا نا احمد رضا خاں بریلوی دس روپے کے نوٹ کو بارہ روپے میں بینچنا جائز سمجھتے ہیں۔ دلیل یہ پیش کرتے ہیں کہ نوٹ اصطلاحی زر ہے اور اس معاملہ میں کسی دوسرے کو متعاقدین پر کوئی اختیار نہیں وہ دونوں جو کمی بیشی کرنا چاہیں کر سکتے ہیں۔ چنانچہ ایک استفقاء کے جواب میں لکھتے ہیں۔

يَحُوزُ بِيعَهُ بِأَزِيدٍ مِّنْ رِقْمِهِ وَبِأَنْقُصِ مِنْهُ كِيفَمَا تَرَاضَى الْمَا عَلِمَ أَنْ  
تَقْدِيرُهَا بِهَذِهِ الْمَقَادِيرِ إِنَّمَا حَدَثَ بِاصْطِلاَحِ النَّاسِ وَهُمَا لَا ولَايةَ  
لِلْغَيْرِ عَلَيْهِمَا كَمَا تَقْدِمُ عَنِ الْهَدَايَا وَالْفَتْحِ فَلَهُمَا أَنْ يَقْدِرَا بِمَا شَاءَا  
مِنْ نَقْصٍ وَزِيادةً

”نوٹ کو اس کی مالیت سے کم یا زائد جس قیمت پر بھی وہ متفق ہو جائیں بینچنا جائز ہے  
کیونکہ آپ جانتے ہیں کہ ان کی یہ قیمت لوگوں کی اصطلاح کی بنابر ہے۔ لہذا ان  
دونوں کو یہ اختیار ہے کہ جو کمی بیشی چاہیں کریں۔“<sup>①</sup>

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ دھاتی سکوں کے متعلق امام ابوحنیفہ اور امام ابویوسف رض کا یہی  
سلک ہے لیکن اس کو کرنی نوٹوں پر منطبق کرنا کسی صورت درست نہیں۔ اس کی وجہ حسب  
ذیل ہیں۔

✿ کرنی نوٹ قانونی زر ہیں۔ حکومت کے علاوہ کسی کو یہ حق نہیں پہنچتا کہ وہ ان کی قانونی  
حیثیت کا العدم قرار دے سکے۔

✿ دھاتی سکے ایسی دھات کے ہوتے ہیں جس کی کچھ نہ کچھ اپنی ذاتی افادیت بھی ہوتی ہے  
جبکہ نوٹوں کا لین دین زر سمجھ کر ہی کیا جاتا ہے اگر ان کے اندر سے یہ وصف نکال دیا جائے تو  
ان کی حیثیت روی کاغذ کے برابرہ جاتی ہے جس سے کسی کو خاص دلچسپی نہیں ہو سکتی۔

① كفْل الفقيه في أحكام قرطاس الدرهم ص 55.

● یہ فتویٰ سودی کا رو بار کیلئے بطور ذہال استعمال ہو سکتا ہے وہ یوں کہ قرض دہندا یہ کہہ سکتا ہے کہ میں نے اس کو قرض نہیں دیا بلکہ اپنے نوٹ ادھار زائد قیمت پر فروخت کئے ہیں اس طرح وہ جتنا سود چاہے لے سکتا ہے۔

بریلوی علامہ بھی اس بات کے قائل ہیں کہ اس طرح سود کا دروازہ چوپٹ کھل جائے گا چنانچہ مشہور بریلوی عالم مولانا غلام رسول سعیدی لکھتے ہیں۔

”اگر قرض دینے والا اپنے قرض کے بد لے سود لینا چاہے گا تو وہ اس طرح بآسانی لے سکے گا کہ قرض دار کو اپنے کرنی نوٹ زیادہ قیمت پر فروخت کرے گا اس طرح وہ اپنے قرض کے بد لے سود حاصل کرے گا۔“<sup>①</sup>

مندرجہ بالا بحث سے ظاہر ہوتا ہے کہ کرنی نوٹوں کے زر ہونے میں اب کوئی اشکال نہیں رہا اس لئے اہل علم سود اور زکوٰۃ کے معاملہ میں بلا تردید ان پر سونے، چاندی کے احکام منطبق کرتے ہیں۔

### قرضوں کی اشاریہ بندی (انڈیکسیشن)

اس حقیقت سے کسی کو انکار نہیں کہ کاغذی کرنی کی تیزی کے ساتھ گرتی ہوئی قیمت کے ہماری میعشت پر ناخوشنگوار اثرات مرتب ہو رہے ہیں اور لوگوں کے معاشی مسائل بڑھ رہے ہیں باخصوص کم آمدنی والا طبقہ بہت بڑی طرح متاثر ہو رہا ہے۔ اصحاب ثروت میں قرض حسنہ دینے کا جذبہ ماند پڑ رہا ہے۔ لوگ کسی فاقہ مست کو قرض دینے کی بجائے سونا یا زمین خریدنے کو ترجیح دیتے ہیں کیونکہ وہ سمجھتے ہیں جو رقم ہم آج بطور قرض دینے کے میں بھی بعد اس سے وہ چیز حاصل نہیں ہو سکے گی جو آج ہو سکتی ہے لہذا قرض دینے کی بجائے بہتر ہے اس سرمایہ سے سونا یا کوئی جائیداد خرید لی جائے۔ یوں اسلامی اقدار پامال ہو رہی ہیں۔

① شرح صحیح مسلم ج 4 ، ص 366.

اس کا اصل حل تو یہی ہے کہ حکومت افراد از رکے عوامل دور کر کے کرنی کی قدر میں استحکام پیدا کرے لیکن بعض حلقوں کی جانب سے یہ تجویز بھی پیش کی جاتی ہے کہ امدادی قدم کے طور پر قرضوں کو قیمتوں کے اشاریہ سے مسلک کر دیا جائے تاکہ اس کے مضر اثرات پر قابو پایا جاسکے اور قرض دہندگان کے سرمایہ کو پہنچنے والے نقصان کا ازالہ ہو سکے۔ یوں قرض دہی کا جذبہ بھی پرداں چڑھتا رہے گا۔

اشاریہ کی مختصر اور عام فہم تعریف یوں ہے۔

”ایسا نمبر جس سے یہ علم ہو کہ گردش ایام سے قیمتوں، تنخوا ہوں یا کسی دوسرے معاشی پیمانے میں کتنا تغیر واقع ہوا ہے اشاریہ کہلاتا ہے۔“

اشاریہ بندی کیلئے ”صارف کی اشیاء کی ٹوکری“ (Basket Of Consumers) Goods میں روزمرہ کے استعمال کی اہم اشیاء اور اجرتیں شامل ہوتیں ہیں کو بنیاد بنا یا جاتا ہے۔ اس کا طریقہ یہ ہوتا ہے کہ مالی سال کے شروع اور آخر میں اس ٹوکری میں شامل اشیاء و خدمات کی قیمتوں کا جائزہ لیا جاتا ہے کہ ان میں کتنا اضافہ ہوا ہے، پھر جس تناسب سے ان کی قیمتوں میں اضافہ ہوا ہوتا ہے اسی تناسب سے کرنی کی قوت خرید میں کمی تصور کی جاتی ہے۔ اس کا مقصد موجہ ادائیگیوں کو مستحکم کرنا ہوتا ہے تاکہ حق دار نقصان ناخافٹائیں۔

اشاریہ بندی کے اس طریقہ کار کے مطابق قرضوں کی اشاریہ بندی کا مطلب ہو گا کہ مقرض قرض کی ادائیگی کے وقت اشیاء و خدمات کی قیمتوں میں اضافے کے تناسب سے زائد رقم ادا کرے۔ ان حضرات کے نزدیک یہ اس مسئلے کا بہترین حل ہے اس کے بغیر نہ تو معاملات میں عدل کے تقاضے پورے کئے جاسکتے ہیں اور نہ ہی استھصال کا خاتمہ ممکن ہے۔ لیکن اگر اس کا تحقیقی اور تجزیاتی جائزہ لیا جائے تو اس میں درج ذیل تباہیں نظر آتیں ہیں۔

1. اس میں ربا کا پہلو پایا جاتا ہے کیونکہ اس میں دی گئی رقم کے عوض زائد واپس کرنے کی شرط ہوتی ہے، شرعی لحاظ سے قرض میں اس قسم کی شرط سود کے زمرہ میں آتی ہے۔

اشاریہ بندی کے حامی اس کا جواب یہ دیتے ہیں کہ شریعت نے قرض کی واپسی کے حوالے جس برابری کا تقاضا کیا ہے اس سے ظاہری برابری مقصود نہیں بلکہ قیمت و مالیت اور صفت و منفعت کے لحاظ سے برابری مراد ہے۔ لہذا قرض دار جو زائد روپے واپس کر رہا ہے وہ اضافہ نہیں ہے بلکہ اصل میں وہی مالیت ادا کر رہا ہے جو اس نے لی تھی۔

لیکن اگر غور کیا جائے تو یہ جواب درست نہیں اس لئے کہ شرعاً از رکے لیمن دین اور جنس کے لیمن دین کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے۔ اگر کسی شخص نے چالیس کلوگرام لندم ادھار لی ہے تو وہ اتنی مقدار ہی واپس کرے گا خواہ اس عرصہ میں اس کی قیمت میں کتنا فرق آچکا ہو۔ اسی طرح اگر زر کی کوئی خاص مقدار قرض لی گئی ہو تو وہی مقدار واپس کی جائے گی خواہ اس عرصہ میں اشیاء و خدمات کے مقابلہ میں اس کی قدر میں کتنی تبدیلی واقع ہو چکی ہو یعنی قرض کی واپسی میں مقدار کا اعتبار ہے نہ کہ مالیت اور قیمت کا۔ یہی وجہ ہے تمام فقهاء اس بات پر متفق ہیں کہ اضافے کی شرط سے عقد قرض فاسد ہو جاتا ہے خواہ اضافہ مقدار میں ہو کہ مقرضون لئے گے مال سے زائد واپس کرے، یا کسی دوسرے مال سے ہدیہ کی صورت میں ہو یا کوئی میں کہ قرض گیر قرض لی گئی چیز سے عمدہ واپس کرے۔ اس قسم کا ہر اضافہ سو شمار ہوتا ہے۔<sup>①</sup>

اس کے ربا ہونے کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ عہد نبوی میں قرض کا لیمن دین بھی ہوتا تھا اور اشیاء کی قیمتوں میں اضافہ بھی، مگر ہمیں ایک مثال بھی ایسی نہیں ملتی جس سے یہ ثابت ہوتا ہو کہ فلاں قرض دہنده نے اضافی رقم کا مطالبہ کیا تھا۔

2. مقرض نے ایک ہزار کے بد لے کتنے روپے اضافی واپس کرنے ہیں اشاریہ بندی میں اس کا تعین نہیں ہوتا۔ یہ غر (Uncertainty) ہے جو مالی معاملوں میں ناجائز ہے۔

اشاریہ بندی کے قائلین کا موقف ہے کہ غر رتو اشاریہ بندی نہ ہونے سے پیدا ہوتا ہے کیونکہ اس صورت میں فریقین کو یہ خبر نہیں ہوتی کہ بوقت ادا سُگّی کاغذی نوث کی قوت خرید کیا ہو گی۔

<sup>①</sup> الموسوعة الفقهية الكويتية ج 33، ص 130.

اس جواب یہ ہے کہ قرض کی واپسی میں شرعاً عدالتی برابری قابل لحاظ ہے نہ کہ قیمت و مالیت کا۔ مقدار میں کوئی ابہام نہیں ہے۔ اس کے برعکس اشاریہ بندی میں یہ قطعاً طے نہیں ہوتا ہے کہ بوقت ادا یگی قیمت و مالیت کیا ہوگی۔

3۔ اس میں نا انصافی کا پہلو بھی پایا جاتا ہے وہ اس طرح کہ ماہرین معیشت کے نزدیک کرنی کی قدر میں کمی کے پیچھے متعدد عوامل کا مجموعی عمل کارفرما ہوتا ہے۔ ماہرین کے نزدیک ان عوامل میں قرض دینا شامل نہیں، اب قرض گیر کو ایک ایسے عمل کا ذمہ دار تھہراانا جس کا وہ سبب نہیں بنا کہاں کا انصاف ہے؟۔

اشاریہ بندی کے قائلین اس کا جواب یہ دیتے ہیں کہ جب کسی کے ذمہ کوئی ادا یگی ہوا دراس دوران حکومت کرنی کو منسون خ کر دے تو امام ابو یوسف رضا، حنبلی فقہاء کے راجح اور مالکیہ کے غیر مشہور مسلک کے مطابق مقروض کی طرف سے اسی کرنی میں ادا یگی درست نہیں بلکہ اس قیمت کی ادا یگی واجب ہوگی جو تنخ زر کی تاریخ پر اس کرنی میں بنتی تھی جس کی اساس پر معاهده ہوا تھا۔<sup>①</sup> حالانکہ کرنی کی تنخ میں مقروض کا کوئی عمل دخل نہیں ہوتا۔ لیکن ان فقہاء نے محض اس لئے کہ جب یہ تقضی واقع ہوا تھا تو وہ مقروض کے قبضہ میں تھی اس کو ذمہ دار تھا ایسا ہے۔ اسی طرح اگرچہ مقروض کرنی کی قدر میں کمی کا سبب نہیں مگر اس کا ازالہ اس کی ذمہ داری ہے کیونکہ جب کی واقع ہوتی ہے تو وہ اس کے قبضہ میں ہوتی ہے۔

لیکن اگر گھری نظر سے دیکھا جائے تو اس استدلال کی کمزوری بالکل واضح ہے کیونکہ ان فقہاء نے اس صورت میں قیمت کا اعتبار اس بنا پر کیا ہے کہ معاهدے کے دن راجح کرنی منسون ہونے کی وجہ سے مثل سے ادا یگی ممکن نہیں رہی۔ اس سے یہ نتیجہ اخذ کرنا کسی طور پر درست نہیں کہ کرنی کی قدر میں کمی کا ازالہ مقروض کی ذمہ داری ہے۔

اشاریہ بندی میں نا انصافی کا ایک پہلو یہ بھی ہے کہ انسان عموماً پس انداز رقم ہی بطور قرض

<sup>①</sup> الموسوعة الفقهية الكويتية ج 21، ص 66 مادة دين.

دیتا ہے اور ہر بچت کار کی غرض بھی علیحدہ علیحدہ ہوتی ہے، کوئی پلاٹ خریدنے کیلئے بچت کرتا ہے، کوئی سونا خریدنا چاہتا ہے اور کوئی مکان تعمیر کرنا۔ شاذ و نادر ہی کوئی ایسا بچت کار ہوگا جس کے پیش نظر اشیاء کی ٹوکری ہو۔ سب بچت کاروں کیلئے اشیاء کی ٹوکری کو اساس بنانا ممکن نہیز ہے۔ یہاں یہ امر بھی قابل ذکر ہے کہ صرف قیمتیں بڑھنے کی صورت میں اشاریہ بندی کی جاتی ہے کی کی صورت میں نہیں کی جاتی۔ کیونکہ اس پر کوئی عمل کرنے کو تیار نہیں ہوگا۔ اگر اشاریہ بندی عدل کا تقاضا ہے تو اسے تغیریط زر کی صورت میں بھی اختیار کیا جائے۔

4. اشاریہ سے قیتوں کا تعین صرف ایک اندازہ اور تخمینہ ہوتا ہے جبکہ قرض کی واپسی کو اندازے اور تخمینے سے مشروط کرنا جائز نہیں۔

5. ہمارے دین میں بلاسود قرض دینا ایک نیکی ہے جس کا آخرت میں قرض دہنہ کو اجر ملے گا اور اگر روپے کی قدر میں کمی کا ازالہ مقرض کی ذمہ داری ہو تو قرض نیکی نہیں رہے گا۔ یہی وہ خرابیاں ہیں جن کی بنابری کہا جاتا ہے کہ شرعی اعتبار سے قرضوں کی اشاریہ بندی کی سکیم قابل عمل نہیں۔ پاکستان کی اسلامی نظریاتی کوسل نے بھی اسے خلاف شرع قرار دیا ہے۔ دیکھیے: ”رپورٹ بلاسود بنکاری“ ص 22۔

اس کے علاوہ اگر معاشی نقطہ نظر سے بھی دیکھا جائے تو اشاریہ بندی کی سکیم بے فائدہ ہے کیونکہ یہ طے شدہ ہے کہ تمام شعبوں میں نفع پذیری کی شرح یکساں نہیں ہوتی۔ جن شعبوں میں تو منافع کی شرح عمومی سطح کی قیتوں کے اضافے کے برابر یا زائد ہوگی وہ فائدے میں رہیں گے لیکن وہ شبیہ جہاں قیتوں میں اضافے کے تابع سے نفع حاصل نہیں ہوتا خارے میں رہیں گے جیسے صنعتی شعبہ ہے یہاں بعض حالات میں عمومی سطح کے افراط از رکی شرح کے تابع سے نفع نہیں ہوتا۔ اسی طرح زراعت کا شعبہ بھی متاثر ہو سکتا ہے کیونکہ زرعی اجنباس کی قیمتیں بالعموم حکومت خود طے کرتی ہے یا پھر میں الاقوای طلب و رسید کی بنیاد پر طے ہوتی ہیں۔ اسی طرح اگر افراط از رکی شرح منافع کی شرح سے زائد ہوگی تو اشاریہ بندی کی وجہ سے شرکت کی بنیاد پر سرمایہ

کاری کی بھی حوصلہ شکنی ہوگی۔

بلکہ بعض ماہرین معیشت کے نزدیک اشاریہ بندی ایک طرح سے خود اپنے جلو میں افراط زر لے کر آتی ہے اور اس سے افراط از رکا ایک خود کار نظام جنم لیتا ہے یہی وجہ ہے جن ممالک نے یہ سیکم اختیار کی وہاں افراط از رکی کا شرح میں اضافہ تو ہوا ہے کی واقع نہیں ہوئی۔

اسی طرح نظری لحاظ سے بھی اشاریہ بندی کی سیکم غلط ہے کیونکہ اشیاء و خدمات کی قیتوں کا تعین زر کرتا ہے لیکن اشاریہ بندی میں دونوں ایک دوسرے کی قیتوں کا تعین کرتے ہیں یعنی زر کی قیمت کا تعین اشیاء و خدمات اور اشیاء و خدمات کی قیتوں کا تعین زر کرتا ہے۔

### امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ کے قول سے غلط استدلال

اشاریہ بندی کے قائلین کی رائے میں وھاتی سکوں (فلوس) کے بارہ میں حضرت امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ کا نقطہ نظر اشاریہ بندی سے ملتا جلتا ہے۔

اس کی توضیح یوں ہے کہ جب وھاتی سکوں کے ذریعے کوئی چیز ادھار خریدی جائے یا کسی کو یہ سکے قرض دیئے جائیں اور پھر ادا یا گی سے قبل سکوں کی قیمت کم ہو جائے تو جمہور فقہاء جن میں ائمہ اربعہ بھی شامل ہیں کے نزدیک جتنے سکے بطور قیمت بالع کے ذمے واجب ہوئے تھے یا جتنے سکے قرض گیرنے لئے تھے اتنے ہی واپس کرنا ہوں گے۔ سکوں کی قوت خرید کی بیشی کی وجہ سے ان کی تعداد میں کمی بیشی نہیں ہوگی۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ سکے اموال مثیہ میں شامل ہیں یعنی ان کی اکائیوں میں فرق نہیں ہے اور اموال مثیہ میں مقدار کا خیال رکھا جاتا ہے نہ کہ قیمت و مالیت کا۔

اس کے بر عکس امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ادا یا گی سکوں کی قیمت میں کمی بیشی بخوبی رکھ کر کی جائے گی۔ ان کا موقف یہ ہے کہ مذکورہ سکے دراصل دراہم کی ریزگاری ہے دس سکے ایک دراہم کے مساوی ہیں یعنی ایک سکہ دراہم کا دسوال حصہ ہے تو دس سکے قرض لینے کا مطلب ایک دراہم قرض لینا ہے اب اگر ادا یا گی سے قبل سکے کی دراہم کے ساتھ نسبت تبدیل ہو جائے مثلاً ایک دراہم میں گیارہ سکے قرار دے دیئے جائیں جس کو اصطلاح میں سکہ کی قیمت میں کمی سے تعبیر

کیا جاتا ہے تو اس صورت میں گیارہ سکے دینے کا معنی ہو گا کہ پورا درہم واپس کیا گیا ہے جبکہ دس سکے واپس کرنے کا مطلب ہو گا کہ درہم کا دسوال حصہ کم کر دیا گیا ہے لہذا گیارہ سکے واپس کئے جائیں گے۔ اس سے یہ استدلال کیا جاتا ہے کہ امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ کے نزدیک کرنی کی قوت خرید میں کی کا ازالہ مقرض کی ذمہ داری ہے۔ لیکن اگر باریک بینی سے جائزہ لیا جائے تو امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ کے مذکورہ موقف سے یہ قطعاً ثابت نہیں ہوتا کہ وہ مالی واجبات کی ادائیگی میں کرنی کی گرانی وار زانی کو پیش نظر رکھنے کے قائل ہیں۔

1. ایک تو اس لئے کہ امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ نے تو صرف ایک واقعی صورت کا حل بتایا ہے کہ اگر اس قسم کا معاملہ پیش آجائے تو یوں تصفیہ کر لیا جائے، ان کا یہ مطلب قطعاً نہیں ہے کہ باائع یا قرض دہندہ معابرے کے وقت پیشگی یہ شرط لگا لے جبکہ اشارہ بندی کے حامی تو کہتے ہیں کہ اسے بطور نظام نافذ کر دیا جائے۔ ظاہر ہے یہ ان حضرات کی اپنی رائے تو ہو سکتی ہے امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ کی مراد یہ ہر گز نہیں ہے۔

2. دوسرا اس لئے کہ ان کے نزویک یہ سکے درہم کی ریزگاری ہیں اور سکے قرض لینے کا مطلب درحقیقت درہم قرض لینا ہے، لہذا درہم کے ساتھ ان کی نسبت تبدیل ہونے پر اتنے سکے ادا کئے جائیں گے جو درہم کی مالیت کے برابر ہوں۔ لیکن مروجہ کرنی وھاتی سکوں سے بالکل مختلف ہے یہ کسی کرنی کی ریزگاری نہیں بلکہ سونے چاندی کی مانند خود مستقل کرنی ہے اس لئے کرنی نوثوں کو ان پر قیاس کرنا درست نہیں۔

فائدہ: وھاتی سکے درہم کی ریزگاری ہیں اور ان کی قیمت کم ہونے کا معنی درہم کے ساتھ ان کی نسبت بدلتا ہے اس کی ایک واضح دلیل یہ ہے کہ احمد بن الحاکم (متوفی 815ھ) نے اپنے رسالہ ”نزہۃ الانفوس فی بیان حکم التعامل بالفلوس“ کے مقدمہ میں ذکر کیا ہے کہ پہلے قدس شریف میں ایک درہم میں اسی سکے ہوتے تھے لیکن بعد میں چھیانوے کر دیئے گئے یوں سکوں کی قیمت کم ہو گئی پھر اس میں مزید تبدیلیاں آتی رہیں چنانچہ لوگ اپنے معاملات کے حوالے سے

شدید پریشانی میں باتلا ہو گئے۔“

اس کی ایک مثال ہمارے ہاں بھی ملتی ہے۔ وہ یہ کہ قیام پاکستان کے بعد کچھ عرصہ تک ایک روپے میں چونٹھ پیسے شمار ہوتے تھے مگر جب اعشاری نظام آیا تو حکومت نے اعلان کر دیا کہ اب ایک روپے میں سو پیسے ہوں گے، یعنی پہلے ایک پیسہ روپے کا چونٹھواں حصہ تھا اور اب سوا حصہ بن گیا۔ گویا اس کی قیمت میں کمی واقع ہو گئی، اب فرض کریں کہ ایک شخص نے اس تبدیلی سے قبل چونٹھ پیسے قرض لئے تھے تو کیا وہ تبدیلی کے بعد چونٹھ پیسے ہی واپس کرے گایا کہ سو پیسے؟ امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ کہتے ہیں چونکہ اس نے ایک روپے کی ریزگاری قرض لی تھی جواب سو پیسے بن چکی ہے لہذا وہ سو پیسہ واپس کرے گا۔ اس سے ان حضرات نے یہ بکھر لیا کہ امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ بھی اس بات کے قائل ہیں کہ قرض کی ادائیگی کے وقت کرنی کی قوت خرید میں کمی کا ازالہ مقرض کی ذمہ داری ہے حالانکہ ان کا یہ منشاء نہیں ہے۔

اس کے علاوہ یہاں یہ کہتے ہی ذہن نشین رہنا چاہئے کہ امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ جس طرح سکون کی قیمت میں کمی کا اعتبار کرتے ہیں اس طرح اضافے کا بھی اعتبار کرتے ہیں مگر اشارہ یہ بندی صرف اسی وقت عمل میں لائی جاتی ہے جب اشیاء کی قیمتیں بڑھ رہیں ہوں، قیمتوں میں کمی کی صورت میں آنکھیں بند کر لی جاتی ہیں کیونکہ اس صورت میں کوئی شخص اپنی قرض وی گئی رقم سے کم قبول کرنے پر راضی نہیں ہو گا۔ اگر امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ کے قول کوہی دلیل بنانا ہے تو انصاف کا تقاضا ہے کہ اس پر دونوں صورتوں میں عمل کیا جائے۔

## خلاصہ کلام

مذکورہ بالا بحث کا ملک یہ ہے۔

● زر کی حیثیت صرف آل مبادلہ کی ہے، لہذا اس کی تجارت جائز نہیں۔

● عہد رسالت میں سونے، چاندی کے سکے دینار اور درهم رائج تھے مگر زر کے انتخاب میں سونے، چاندی کے سکے شرط نہیں ہے۔ اگر معاشرہ میں چجزاً بھی آل مبادلہ کی حیثیت سے رائج ہو جائے تو اس پر بھی زر کے احکام لاگو ہوں گے۔

● اجراءز رصرف حکومت کا حق ہے۔ ضریب عمل سے زر کی تخلیق اور پھیلاو کا بینکاری طریقہ غیر شرعی ہے اور معاشی اعتبار سے سخت نقصان دہ ہے۔

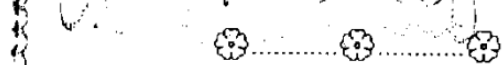
● کرنی کی قدر معقول حد تک مستحکم ہونی چاہئے۔ جدید ماہرین معیشت کے نزدیک اس کا طریقہ یہ ہے کہ حکومت اشیاء و خدمات کی موجودہ یا متوقع پیداوار کی مالیت سے زائد کرنی جاری نہ کرے۔

● کاغذی کرنی سونے، چاندی کی طرح مستقل زر ہے۔

● جب کسی کے پاس ساڑھے باون تو لے چاندی کی مالیت کے برابر نوٹ ہوں تو ان پر زکوٰۃ واجب ہوگی۔

● مختلف ممالک کی کرنیوں کا کمی بیشی کے ساتھ تبادله درست ہے بشرطیکہ کسی جانب سے ادا نگی ادھارنہ ہو لیکن ایک ملک کے یکساں مالیت کے کرنی نوٹوں کا کمی بیشی کے ساتھ تبادلنا جائز ہے۔

● قرضوں کی اشاریہ بندی خلاف شریعت اور غیر منصفانہ ہے۔





احبابِ دانش جانتے ہیں کہ اب تک ملک بھر میں ابو ہریرہ شریعہ کالج واحد ادارہ ہے جس میں لازمی (Compulsary) نصاب کے طور پر بیک وقت درس نظامی اور گرجیوشن کروائی جاتی ہے۔ لہذا اپنے بچوں کو ابو ہریرہ کالج میں داخل کروائیں ہیں تاکہ وہ دینی و دینی علوم سے آرستہ ہو سکیں۔ فضل اللہ تعالیٰ یہ اوارہ صرف مقامی احباب کی مدد سے جمل رہا ہے۔

### داخلہ میزک کے رزلٹ سے پہلے اور امتحان کے فوراً بعد

میزک کا امتحان دینے والے طلباء، اغلے لے سکتے ہیں۔ تاہم فیل ہونے کی صورت میں طالب علم کو فارغ کر دیا جائے گا۔

### نصاب

سال اول: ترجمۃ القرآن سورۃ الفاتحۃ الاعراف، مخلوقة اول، علم الخوا، کتاب الخوا، علم الصرف، ابواب الصرف، دروس الخطۃ الاعربیۃ (دو حصے)، فرشت ایئر بر طابق ائمۃ میڈیٹ بورڈ لاہور۔

سال دوم: ترجمۃ القرآن سورۃ الاعراف تا انہل، مخلوقة ہانی، نجومیر، شرح مائتہ عامل، کتاب الصرف، اطیب الخ، معلم الانشاء (دو حصے) سینڈا سینکڑ بر طابق ائمۃ میڈیٹ بورڈ لاہور۔

سال ثالث: ترجمۃ القرآن، مسلم شریف، ترمذی شریف، بدایہ الخوا، علم الصیف، السراجی، شرح نجۃ النظر تحریڑ ایئر۔

سال چہارم: بخاری شریف، بدایہ، الوجیز، شرح ابن عقیل، الفوز الکبیر، فوتح ایئر نصاب، بر طابق پنجاب یونیورسٹی۔

### ابو ہریرہ اکیڈمی کی نشریات، ارکان: میاں محمد جیل

فہم القرآن: ابن کثیر، رازی، ویگر عربی تفاسیر کا خلاصہ اور تفسیر شافعی، معارف، تدبر، تفہیم القرآن کے اہم نکات پر مشتمل، جدید و قدیم علوم کا سکھنم جس میں رواں ترجمہ اور تفسیر بالحدیث کا التراجم۔

امیار تفسیر: فلسفی ترجمہ، آیت کے مسائل کی الگ الگ نشاندہی، ہر آیت کے مرکزی مضمون کی تفسیر بالقرآن کے ذریعے ایک مکمل تفسیر۔ پہلے پندرہ پارے تین جلدیں میں دستیاب ہے۔ تفسیر کا آغاز 2005ء میں کیا گیا اور ہر سال پانچ پاروں پر مشتمل جلد پیش کی جا رہی ہے۔ ان شاء اللہ 2011ء میں مکمل ہو جائے گی۔

فہم الحدیث: مخلوقة المصائب سے متفق ہایہ اور بخاری و مسلم کی مکمل روایات۔ اس کے مطالعہ سے تعلیم یافت طبقہ کو 80 فیصد مسائل کسی عام سے پوچھنے کی ضرورت نہیں رہتی۔

ویگر تصنیف: سیرت ابراہیم ﷺ انبیاء ﷺ کا طریقہ دعا ﷺ دین تو آسان ہے ☆ زکوٰۃ کے مسائل و فوائد ☆ آپ ﷺ کا تہذیب و تدنی ☆ مشکلات کیوں؟ نکلنے کے الہامی راستے ☆ آپ ﷺ کا حج (محض مکر جامع، ہر کن کا فلسفہ) ☆ فضیلت قربانی اور اس کے مسائل ☆ آپ ﷺ کی نماز (قیام و جود کی عملی تصویر) ☆ برکات رمضان ☆ اتحاد امت و قلم جماعت ☆ جادو کی تباہ کاریاں ..... ان کا شریعی علان۔

ملنے کا پتہ: نعمانی کتب خانہ ☆ مکتبہ سلفیہ ☆ مکتبہ قدوسیہ ☆ مکتبہ دارالسلام اردو بازار لاہور